
1 
 

 



Quando a vida se aproxima do fim: 

o que desejam os pacientes em 

Cuidados Paliativos. 

 

 

 

 

 

 

 
 

Anna Valeska Procópio 

Déborah Mônica Machado Pimentel 

Hugo de Almeida Medeiros 

Leonardo Lameira Lopes 

Théo Procópio de Mendonça 



Copyright @ 2025 | Anna Valeska Procópio 

Quando a vida se aproxima do fim: 

o que desejam os pacientes em Cuidados Paliativos. 
1ª Edição - JANEIRO - 2026 - PALHOÇA – SC 

 

 

Esta obra segue as regras do Novo Acordo Ortográfico.É 

proibido o armazenamento e/ou reprodução de 

qualquer parte desta obra através de quaisquer meios 

sem o consentimento do Autor.A violação autoral é 

crime, previsto na lei nº 9.610/98, com aplicação legal 

pelo artigo 184 do Código Penal. 

 

Todos os direitos reservados. 

 

Autores| Anna Valeska Procópio 

Déborah Mônica Machado Pimentel 

Hugo de Almeida Medeiros 

Leonardo Lameira Lopes 

Théo Procópio de Mendonça 

Diagramação | Urbano Morais 

Capa | Urbano Morais 
 



 

 

 

 

 

Houve um tempo em que nosso poder 

perante a morte era muito pequeno. E, por 

isso, os homens e as mulheres dedicavam-

se a ouvir a sua voz e podiam tornar-se 

sábios na arte de viver. Hoje, nosso poder 

aumentou, a Morte foi definida como a 

inimiga a ser derrotada, foi possuída pela 

fantasia onipotente de nos livrarmos de 

seu toque. Com isso, nós nos tornamos 

surdos às lições que ela pode nos ensinar. 

E nos encontramos diante do perigo de 

que, quanto mais poderosos formos 

perante ela, mais tolos nos tornamos na 

arte de viver. E, quando isso acontece, a 

Morte que poderia ser conselheira sábia 

transforma-se em inimiga que nos devora 

por detrás. 

 

 

Rubem Alves, 1991 



Sumário 

 
Apresentação ........................................................................................... 06 

Capítulo 1 

Por que falar sobre o fim da vida? ............................................................ 08 

Capítulo 2 

Caminhos da pesquisa .............................................................................. 15 

Capítulo 3 

O que isso significa para a saúde pública? ............................................... 17 

Capítulo 4 

O que pensam os sergipanos sobre fim de vida  ....................................... 26 

Recomendações e caminhos futuros...................................................... 59 

Referências .............................................................................................. 61 
  



 

Apresentação 

 
Conversar sobre o cuidado em situações de fim de vida 

ainda é um tabu em nossa sociedade. São muitos os entraves e 

inquietações que permeiam as vivências de adoecimento e 

terminalidade da vida. Há demasiadamente uma cultura da 

juventude, do consumo, da performance e negação da morte que 

dificulta a possibilidade de espaços reflexivos sobre tal questão. 

 

Nos caminhos da existência, no qual os avanços 

tecnológicos, terapêuticos e o investimento recorrente por bom 

desempenho são as marcas contemporâneas, muitas vezes 

negligenciamos as dimensões humanas, éticas e afetivas do 

cuidado, justamente nos momentos em que mais se faz 

imprescindível uma abordagem compassiva e respeitosa. 

 

Este e-book apresenta os resultados de uma pesquisa de 

opinião realizada no estado de Sergipe, com o intuito de conhecer 

as percepções, desejos e preocupações da população em relação 

ao cuidado no adoecimento grave e no processo de morrer em 

Cuidados Paliativos. As respostas permitiram trazer à tona um 

tema tão delicado, difícil e velado, possibilitando que a sociedade 

possa (re)conhecer as nuances que permeiam esses processos. 

Tudo isso para contribuir para a construção de uma cultura de 

cuidado que respeite a dignidade e as escolhas de cada indivíduo. 

 

Os achados aqui compartilhados apontam para o desejo 

desse cuidado mais humanizado, integrado e centrado na pessoa. 

 

Um amparo que acolha não apenas as necessidades físicas, 

mas que enxergue o paciente como um ser em toda sua 

complexidade: espiritual, emocional, social, e isso denota que é 

preciso extrapolar os ditames científicos. 

 

Este material é especialmente útil para profissionais de 



 

saúde, gestores públicos, docentes, estudantes e a sociedade em 

geral. Esperamos que esse e-book inspire transformações 

concretas no modo como o adoecimento e fim da vida é tratado 

nos diversos níveis de atenção à Saúde. 

 

 

 

 

Anna Valeska Procópio  

Déborah Mônica Machado Pimentel 



8 

 

Capítulo 1 

 

Por que falar sobre o fim da vida? 

 
Os doentes em fim de vida não costumam guardar 

segredos. Os fatos nesta fase da doença revelam 

dimensões diferentes. Quase tudo importa pouco. É 

o momento da vida em que as pessoas se tornam 

mais livres dos afazeres do mundo e mais próximas 

dos haveres das eternidades. 

 

                                        Kerubino Procópio, 2011 

 

 

 

Os conceitos de morte e o processo de morrer têm 

mobilizado profundamente o pensamento humano desde os 

primórdios da civilização. Já na era Neandertal, achados 

arqueológicos apontam para a existência de rituais fúnebres, 

sugerindo uma preocupação antiga do ser humano com a noção 

da continuidade da vida após a morte. 

 

Os antigos egípcios exemplificaram ainda mais essa 

perspectiva através de suas sofisticadas práticas funerárias. A 

construção de pirâmides, o complexo processo de mumificação 

e a compilação do Livro dos Mortos serviram como 

preparativos para um julgamento final e a jornada em direção à 

transcendência. Esses elementos históricos ressaltam uma 

postura estruturada, e por vezes até esperançosa, diante da 

inevitabilidade da finitude (kastenbaum; Aisenberg, 1983; 

Rodrigues, 2006; Santos, 2009). 

 

Na Idade Média, a morte era percebida com naturalidade e 



9 

 

proximidade, sendo uma parte intrínseca do cotidiano e 

caracterizada por rituais comunitários e religiosos (Ariès, 1977). 

O indivíduo em seus últimos momentos participava ativamente 

do processo, preparando-se para o fim através de reconciliações 

e sacramentos. A Igreja detinha uma forte influência sobre as 

práticas e representações da finitude, moldando comportamentos 

focados no julgamento final e na busca pelo paraíso. 

 

A partir do século XVIII, novas perspectivas sobre a morte 

começam a surgir, incorporando influências da doutrina espírita 

e uma crescente valorização da vida cotidiana. Já no século XX, 

observa-se uma mudança significativa: o ato de morrer é 

transferido para o ambiente hospitalar, no qual a morte passa a 

ser intermediada por aparatos tecnológicos. Consequentemente, 

a experiência da finitude torna-se mais silenciosa, desafiando o 

ser humano a contemplar a vida em toda a sua complexidade 

(Santos, 2009; Ariès, 1977). 

 

      Dessa forma, observa-se que as representações sobre a 

terminalidade influenciam, e são influenciadas, pelos modos de 

existência. Cada período histórico revela, à sua maneira, 

vestígios e significados próprios atribuídos à finitude da vida 

humana. 

 

Nos tempos atuais, o hospital consolidou-se como o 

principal espaço de cuidado frente ao adoecimento e ao morrer, 

assumindo papel central na experiência da finitude. No entanto, 

esse ambiente, frequentemente marcado por práticas tecnicistas, 

tende a ocultar a morte e afastar familiares e amigos do processo 

de despedida. As expressões de dor, tristeza e sofrimento são 

muitas vezes oprimidos, exigindo o controle das emoções e 

restringindo vivências mais humanizadas diante dos últimos 

momentos de vida (Ariès, 1977; Rodrigues, 2006). 

 

No cenário contemporâneo, marcado pela globalização, 

pelos avanços tecnológicos e por transformações culturais, 



10 

 

observa-se um crescente desconforto em abordar a morte e o 

processo de morrer, pois tais temas suscitam a consciência da 

própria finitude (Áriès, 1977; Becker, 2007; Carvalho, 2006; 

Rodrigues, 2006). Nesse contexto, torna-se oportuno considerar 

as influências culturais que moldam nossas concepções e 

sentimentos diante da morte, a fim de compreender as diversas 

interpretações que essa realidade suscita. 

 

A dificuldade em promover diálogos sobre a finitude 

intensifica-se em uma sociedade que valoriza a busca pela 

eternidade e pela performance contínua. Nem mesmo as tradições 

religiosas, em muitos casos, conseguem apaziguar as 

inquietações existenciais que envolvem os mistérios da morte. 

Como destaca Cassorla (2004), evidencia-se uma postura 

onipotente que investe incessantemente em recursos tecnológicos 

com a expectativa de manter a vida a qualquer custo. A vontade 

é sempre viver um pouco mais. 

 

E o que tem a ver os Cuidados Paliativos (CP) nessa 

conjuntura de adoecimento e fim de vida? Eles surgem diante 

desse ambiente de negação da  finitude e medicalização do 

morrer como uma resposta ética e humanizada às necessidades 

de pacientes em processo de adoecimento grave e seus 

momentos finais. 

 

De acordo com a Organização Mundial da Saúde (OMS), 

(2002), os Cuidados Paliativos consistem em uma abordagem 

voltada à promoção da qualidade de vida de pessoas, adultas e 

crianças e de seus familiares que atravessam momentos de 

doenças que ameaçam a continuidade da vida. Essa abordagem 

tem como foco amenizar o sofrimento por meio da identificação 

precoce das necessidades, da avaliação contínua e do manejo 

adequado da dor e de outros agravos, considerando de forma 

integrada as dimensões física, psicológica, social e espiritual do 

cuidado. 

 



11 

 

Diante dessa compreensão, o conceito revela-se mais 

abrangente do que a simples interrupção do overtreatment. Isso 

porque o tratamento excessivo é caracterizado como uma 

intervenção médica desproporcional, com baixa probabilidade 

de benefício ao paciente, podendo inclusive causar danos, sem 

oferecer vantagens clínicas significativas ou ainda contrariar a 

vontade expressa do próprio paciente (Bjorkhem-Bergman, 

2023). Ademais, a Resolução nº 1.805/2006 do Conselho Federal 

de Medicina (CFM) assegura a possibilidade de suspensão de 

terapias consideradas fúteis em pacientes com doença incurável, 

desde que haja concordância do próprio paciente ou de seu 

representante legal (Brasil, 2006). 

 

Apesar dos avanços sobre os Cuidados Paliativos, 

preconizados pelo Sistema Único de Saúde (SUS) (Brasil, 2024), 

a população ainda tem um conhecimento superficial do 

processo de adoecimento e fim de vida em cenários dos 

Cuidados Paliativos. Segundo Santos, Ferreira e Guirro (2019), 

essa sociedade brasileira ainda apresenta importantes limitações 

na forma como compreende e debate o processo de morrer. O 

tema da morte permanece, em grande medida, afastado do 

cotidiano, sendo frequentemente associado ao sofrimento e à 

perda, o que dificulta sua abordagem de maneira antecipada e 

reflexiva. Como consequência, o diálogo sobre os desfazimento 

da vida tende a ocorrer apenas em situações de crise, quando um 

familiar já se encontra em condição grave, sem preparo prévio, 

planejamento ou apoio estruturado para pacientes, famílias e seus 

conhecidos. 

 

O arcabouço normativo vigente expressa o nível de 

maturidade do debate social acerca do cuidado de pessoas 

acometidas por doenças que ameaçam a vida, refletindo os 

valores e princípios éticos predominantes. Contudo, tais 

diretrizes nem sempre são efetivamente consideradas na prática 

assistencial. Embora a legislação não respalde condutas 

caracterizadas como distanásia, essas práticas ainda são 



12 

 

observadas, muitas vezes motivadas pelo temor dos profissionais 

de saúde quanto a possíveis implicações legais, como acusações 

de omissão de socorro ou de eutanásia, o que acaba por gerar 

intervenções desproporcionais e causadoras de sofrimento 

evitável aos pacientes e seus familiares (Santos; Ferreira; Guirro, 

2019). 

 

O conceito dos Cuidados Paliativos, nos meios sociais, 

costuma ser vinculado a um desamparo do paciente ou cuidar 

somente no fim de vida. Tais ideias podem influenciar tanto 

profissionais de saúde quanto o público que será atendido nesses 

cuidados. Com o envelhecimento da população e o aumento 

das doenças crônico-degenerativas, torna-se cada vez mais 

indispensável a discussão sobre os Cuidados Paliativos. 

Entretanto, ainda se observa uma expressiva lacuna de 

conhecimento tanto por parte desses profissionais quanto da 

população em geral, o que contribui para compreensões 

equivocadas sobre o tema. Tal desconhecimento leva muitos 

profissionais a optarem pelos Cuidados Paliativos com base em 

informações limitadas ou sem respaldo científico. Da mesma 

forma, familiares e cuidadores também apresentam 

compreensões distorcidas ou escassas sobre o assunto (Ferreira; 

Signolfi; Pena; Bobroff, 2022). 

 

Falar sobre a vivência do adoecimento e dos momentos 

finais da vida é extremamente necessário, já que segundo a OMS 

(2020), a cada ano estima-se que 56,8 milhões de pessoas, 

incluindo 25,7 milhões no último ano de vida, precisam de 

Cuidados Paliativos e em todo o mundo, e apenas cerca de 14% 

das pessoas que precisam de Cuidados Paliativos os recebem 

atualmente. 

 

A necessidade global de Cuidados Paliativos aumentou 74% 

nas últimas três décadas, atingindo aproximadamente 73,5 milhões 

de pessoas em 2021. Quase 80% desse total está em países de renda 

baixa e média (Knaul et al., 2025). 



13 

 

Conforme pontuam Hoffmann; Santos; Carvalho (2021), os 

pacientes que vivem algum adoecimento que traga sofrimento 

ou se encontram em terminalidade da vida necessitam recorrer a 

recursos internos, como autonomia, força de vontade e 

espiritualidade, além da fé religiosa como suporte fundamental. 

São descritos como mecanismos de resiliência diante da 

terminalidade. Muitas vezes, o sofrimento maior não surge do 

conhecimento sobre o fim, mas pelos efeitos que ela causaria: a 

perda da funcionalidade, a dependência de terceiros, o medo de 

causar sofrimento à família, o sentimento de inutilidade, a 

possibilidade de não realizarem planos de vida e de deixarem 

pessoas queridas. 

 

Percebe-se que os sentidos atribuídos à vida podem estar 

fortemente vinculados às relações familiares, à convivência com 

os filhos e netos e à sensação de ter vivido de forma expressiva. 

Há, diferentes formas de compreensão do fim da vida: alguns 

pacientes demonstraram anuência, notadamente quando sentiam 

que haviam cumprido seus propósitos; outros, por sua vez, 

resistiam, impelidos por frustrações ou pelo desejo de continuar 

vivendo experiências importantes. 

 

Nota-se que, de forma geral, os relatos desse estudo 

revelaram que falar sobre a morte não é algo impossível ou 

necessariamente doloroso, desde que haja espaço para escuta e 

acolhimento. O estudo conclui que a experiência do morrer é 

complexa, subjetiva e profundamente marcada pelos sentidos 

construídos ao longo da vida, e que os Cuidados Paliativos devem 

reconhecer essa dimensão existencial como parte essencial da 

atenção ao paciente (Hoffmann; Santos; Carvalho, 2021). 

 

Reconhecendo a importância do conhecimento por parte da 

população acerca do seu adoecimento e fim de vida em Cuidados 

Paliativos é que a presente pesquisa buscou compreender alguns 

questionamentos junto à população do estado de Sergipe: Qual o 

entendimento sobre os CP? Como as pessoas gostariam de ser 



14 

 

cuidadas quando a finitude está próxima? Qual o significado da 

morte para esses indivíduos? 

 

É legítimo reconhecer que estudos nessa perspectiva podem 

contribuir para uma melhor qualidade de vida e de morte. Porque, 

mais do que prolongar a existência, o desafio reside em resgatar 

os sentidos que permeiam cada trajetória humana, favorecendo 

uma vivência consciente e significativa diante da finitude. E para 

isso é preciso falar sobre o adoecimento, fim de vida em 

Cuidados Paliativos. 

 

Desse modo, o presente estudo teve como objetivo 

compreender como as pessoas gostariam de ser cuidadas no 

processo de adoecimento e fim de vida em Cuidados Paliativos 

no estado de Sergipe. 



15  

Capítulo 2 

 

Caminhos da pesquisa 

 
Toda pesquisa qualitativa trabalha com o universo 

dos significados, dos motivos, das aspirações, das 

crenças, dos valores e das atitudes, o que 

corresponde a um espaço mais profundo das 

relações, dos processos e dos fenômenos que não 

pode ser reduzido à operacionalização de 

variáveis. 

 

    Minayo, 2014 

 

 

Trata-se de pesquisa de opinião realizada com 447 

participantes (população em geral) acima de 18 anos, no estado de 

Sergipe. 

 

As pesquisas de opinião pública são instrumentos que 

permitem conhecer a realidade, os comportamentos e as opiniões 

de um grupo social. Esse tipo de estudo pode trazer 

apontamentos importantes para acadêmicos, docentes e 

pesquisadores dos mais variados campos do conhecimento 

(Weber; Pérsigo, 2017). 

 

À luz do exposto, é necessário enfatizar, conforme Bourdieu 

(1985), que esses estudos de pesquisas de opinião pública partem 

de três fundamentos: que todos temos opinião sobre a temática 

investigada; de que todas as opiniões têm o mesmo valor/peso 

em todo e qualquer assunto tratado e a utilização das mesmas 

questões a todos, levando em consideração de que existe 

consenso sobre os problemas. 

 



16  

Para a concretização dessa pesquisa, foi elaborado um 

formulário eletrônico, por meio do Google Forms, contendo 

perguntas de múltiplas escolha, as quais permitiram a coleta de 

dados no período de março de 2023 a novembro de 2024. Para 

isso, houve divulgação por WhatsApp do link do formulário para 

grupos de contato dos pesquisadores que residem no estado de 

Sergipe e solicitado que pudessem espalhar o convite à pesquisa. 

 

Nesse sentido, por se tratar de uma pesquisa de opinião, 

sem identificação dos participantes, via formulário eletrônico não 

se pode mencionar a quantidade de pessoas que receberam. 

 

O formulário foi construído baseado nos estudos acerca da 

temática e no objetivo da pesquisa (como gostaria de ser cuidado 

em adoecimento e fim de vida, significado da morte e Cuidados 

Paliativos). Ao fim da coleta, a análise teve como orientação a 

análise temática  proposta  por  Minayo  (2001),  na  qual 

contempla alguns movimentos do pesquisador: a interpretação do 

material do formulário, a leitura atenciosa do material, 

organização do material por similaridade e agrupados, 

permitindo a identificação dos eixos temáticos centrais que 

orientaram a interpretação dos resultados. Após essa organização, 

os achados foram sustentados pela literatura científica. 

 

Importa destacar que, por se tratar de uma amostragem por 

conveniência e não aleatória, os resultados não têm pretensão de 

representatividade estatística da população sergipana como um 

todo. Contudo, revelam percepções significativas e úteis para o 

delineamento de ações futuras de sensibilização nessa temática e 

aponta para novas pesquisas nesse campo que possam trazer mais 

contribuições sobre essa realidade. 

 

Importante mencionar conforme a Resolução 510/201G 

Conselho Nacional de Saúde (CNS) não serão registradas nem 

avaliadas pelo Conselho de Ética em Pesquisa (CEP) pesquisa de 

opinião pública com participantes não identificados. 



17  

Capítulo 3 

 

O que isso significa para a saúde pública? 

 
O que eu conheço de medicina é apenas a base do 

meu trabalho. Não é o meu horizonte. A cada dia 

aprendo medicina de novo. 

 

 

                               Ana Claudia Arantes, 2020 

 

 

A Política Nacional de Cuidados Paliativos (PNCP) foi 

instituída em 2024. E toda essa luta teve seus antecedentes 

normativos que conduziram seu processo de efetividade no 

Brasil. Essa compreensão é significativa para entendermos os 

ganhos para um cuidado dignamente humano que leva em 

consideração o adoecimento e fim de vida. 

 

O cenário anterior à instituição da Política Nacional de 

Cuidados Paliativos foi caracterizado pela dispersão e pela 

desconcentração dos mecanismos normativos acerca da temática. 

Um resumo sintético do quadro histórico anterior a PNCP é 

fulcral para compreender o caminho que foi trilhado e a grande 

miríade  de  conquistas  e  de  reconhecimento  que  o campo 

dos Cuidados Paliativos logrou nesse intervalo temporal. E para 

tal feito, utilizamos como referência o artigo “Análise 

documental sobre Cuidados Paliativos no Sistema Único de 

Saúde: apontamentos sobre adoecimento e fim de vida” 

(Medeiros; Carvalho; Oliveira; Mendonça, 2024) que retrata os 

docu mentos (pareceres, resoluções e publicações) totalizando 16 

peças normativas. 

 

Desta feita, levando-se em conta somente os principais 



18  

acontecimentos anteriores à PNCP, o início das citações 

normativas brasileiras ao termo Cuidados Paliativos cinge seus 

efeitos em torno dos campos assistenciais no cuidado ao paciente 

que vivencia o tratamento oncológico centros de atendimento em 

oncologia que passaram a seguir determinados critérios para 

serem cadastrados, como é o caso da portaria nº 3.535 de 1998. 

 

Durante o período compreendido entre 1998 e 2006, as 

portarias criadas focalizavam em implementar os CP nos 

instrumentos de saúde brasileiros, no entanto, este processo 

careceu de perspectivas mais holísticas acerca da compreensão 

das dimensões multifatoriais que envolviam um paciente, como 

fisiológicas, psicológicas, familiares, sociais, religiosas, éticas e 

filosóficas, e também a escassa criação de equipes 

multiprofissionais capazes de atender e acompanhar os pacientes 

durante o processo de dor causado por doenças crônicas. E esse 

cenário possibilita o sentimento de falta de conversação sobre a 

terminalidade  da  vida  e  a  escassez  de  citações normativas 

acerca da morte. Tal sentimento perfeitamente sintetizado por 

Medeiros et al (2024): 

 
Não há, nestas portarias, uma exposição acerca 

da morte e do morrer como uma proposta em 

seus diferentes modos de compreensão. É como 

se o ato de falar sobre a terminalidade e suas 

condições fosse um fracasso dos ideais de saúde 

na contemporaneidade (p. 8). 

 

Contudo, a portaria nº 874 de 2013 enfatiza e atinge essa 

lacuna de compreensão, no momento que ela institui sobre 

cuidado integral, controle da dor, equipe de trabalho e o destaque 

também para o cenário da morte. 

 

De modo análogo, no intervalo de tempo compreendido 

entre 2013 e 2017, as produções normativas acerca da 

implementação, detalhamento e estruturação dos CP, apesar de 

difusa entre as portarias e pareceres, contribuíram para que a 



19  

perspectiva sobre a necessidade de integração dessa importante 

área fosse melhorada. Exemplo disso foram os pareceres nº 

801/2012/  AGU/CONJUR-    MS/LFGF    e    nº 

811/2012/AGU/  CONJUR-MS/LFGF-AVA  que  são marcos 

na compreensão jurídica acerca da necessidade dos CP para o 

conforto e comodidade dos doentes, com determinações para que 

Unidades de Alta Complexidade em Oncologia (UNACON) ou 

Centros de Alta Complexidade em Oncologia (CACON) 

ofereçam medidas assistenciais especializadas para o paciente 

com câncer,  incluindo CP. E por meio da portaria nº 1.074 

foi autorizada a captação de novos recursos para projetos que se 

relacionem aos Cuidados Paliativos, tal medida visa a 

amplificação desse serviço em território nacional. 

 

Ainda, em 2017, foi criada a Portaria de Consolidação nº 5 

que buscou consolidar as normas sobre as ações e serviços de 

saúde do SUS. Um ponto fundamental para o avanço do alcance 

dos CP tanto para os pacientes quanto para o incentivo para a 

criação de equipes multiprofissionais desse gênero de cuidado. O 

problema salientando em parágrafos anteriores persiste, pois nem 

a portaria n º 1.074 nem a nº 5º logram êxito em ponderar acerca 

da terminalidade da vida para além da ordem física. Essa análise 

é evidente, visto que ao não abordar a multidimensionalidade da 

dor em término de vida ou ameaça a ela, o paciente acumula 

inquietações acerca de dores, questões psicológicas, espirituais e 

perda de sua independência, essa conjuntura torna o processo de 

tratamento que deveria ser uma experiência de promoção da 

existência em um cenário degradante. Fato esse que ameaça 

diretamente tanto o inciso III do art. 1º quanto o inciso III do 

art. 5º da Constituição Federal, os quais estabelecem a dignidade 

da pessoa humana componente nuclear da constituição cidadã, e 

a determinação de que ninguém será submetido a tratamento 

degradante, respectivamente. 

 

Em 2018, a história dos CP teve seu marco pautado na 

Resolução nº 41, pois estabeleceu-se finalmente a 



20  

regulamentação da prática desse gênero de  cuidado  como  

política  de  saúde.  Assim  como  sintetiza Medeiros et al. 

(2024), quando declara que toda pessoa afetada por uma doença 

ameaçadora à vida (aguda ou crônica) serão ofertados CP a 

partir do diagnóstico (Clara et al., 2020). Esta Resolução é 

constituída por nove artigos (Brasil, 2018). O artigo segundo 

dispõe sobre o que constitui os CP, sendo uma assistência 

promovida por uma equipe multidisciplinar, destinada a 

pacientes e seus familiares, diante de uma doença que ameace a 

vida, com o objetivo de melhorar a qualidade de vida por meio 

da prevenção e alívio do sofrimento, da identificação precoce, 

avaliação impecável e tratamento de dor e demais sintomas 

físicos, sociais, psicológicos e espirituais (Brasil, 2018). Os 

incisos II, III, IV, VII, VIII, IX do artigo 4º desta Resolução 

definem como devem ser os princípios norteadores para a 

organização dos CP e apresenta apontamentos sobre a morte e o 

luto. 

 

Ademais, essa Resolução demarcou um enorme avanço para 

os CP no SUS, ao adicionar o cuidado para o sofrimento 

psicossocial, existencial e espiritual, o entendimento sobre CP 

não mais era limitado pelo sofrimento físico, por meio dessa 

resolução o tratamento do paciente poderia ser mais completo e 

dirimir o sentimento anteriormente explicitado de um processo 

degradante. 

 

Já em 2024, houve a publicação da portaria GM/MS nº 

3.G81, instituindo a Política Nacional e Cuidados Paliativos 

(PNCP) no SUS. O objetivo central desta é possibilitar a 

assistência aos pacientes do SUS, desde o diagnóstico até a fase 

final de uma doença grave e incurável, incluindo os cuidados 

físicos, emocionais e espirituais. Essa publicação mais recente 

contempla as demais concepções, resoluções, portarias e 

pareceres no momento que centraliza os CP, seus serviços, 

funcionamento e definições. 

 



21  

Em suma, com base nessa trajetória histórica sintetizada dos 

CP no âmbito brasileiro, é possível inferir que apesar dos 

diversos documentos terem sido feitos, o tratamento de um 

paciente em situação de doença crônica ou incurável é um 

processo amplo, que demanda a real efetivação jurídica do que 

está exposto e estatuído nas normas. É uma postura para a 

complexidade humana em sua dimensão digna para existir e isso 

é preciso considerar para além dos escritos legais. 

 

Diante de todo esse percurso normativo que culmina na 

instituição da Política Nacional de Cuidados Paliativos em 

2024, percebe-se que a consolidação dos CP no SUS não 

representa apenas um avanço técnico ou legal, mas sobretudo 

uma resposta ética e civilizatória ao que desejam os sergipanos, 

e tantos outros brasileiros diante do adoecimento e da morte. O 

título do livro “Quando a vida se aproxima do fim: o que desejam 

os pacientes em Cuidados Paliativos” nos convoca a escutar essas 

vozes e reconhecer que o cuidado em fim de vida é também uma 

questão de saúde pública, pois envolve direitos fundamentais, 

dignidade humana e o compromisso do Estado em acolher o 

sofrimento em todas as suas dimensões. 

 

Portanto, políticas públicas que garantam um morrer digno 

são tão necessárias quanto aquelas que promovem o nascer e o 

viver com qualidade, pois revelam o quanto uma sociedade 

reconhece e protege a integralidade da vida até seu último 

instante. 

 

Diante do reconhecimento histórico e normativo dos 

Cuidados Paliativos como política pública no Brasil, 

especialmente com a instituição da PNCP em 2024, torna-se 

evidente que o avanço nesse campo não pode se restringir à 

criação de documentos legais, mas deve estar alicerçado em uma 

compreensão profunda da existência e da autonomia dos 

sujeitos. 

 



22  

É fundamental considerar o que as pessoas desejam ao 

vivenciar o adoecimento e o fim da vida, para que a escuta, a 

dignidade e o respeito às decisões individuais sejam elementos 

estruturantes das práticas em saúde. A valorização da autonomia, 

especialmente em contextos de vulnerabilidade, exige o 

desenvolvimento de políticas públicas integradas, que vão desde 

a formação de profissionais sensíveis e preparados, até a criação 

de serviços acessíveis e espaços de apoio permanentes. 

 

Reconhecer a morte como parte da vida e preparar o sistema 

de saúde para acolher essa etapa com humanidade,  cuidado  e  

escuta  é,  portanto,  uma demanda ética e social urgente, que 

reafirma os Cuidados Paliativos como um direito e como uma 

ação essencial no campo da Saúde Pública. 

 

Até porque quão importante é o conhecimento acerca da 

existência para que a autonomia seja levada em consideração. 

Não é diferente para os cenários de cuidados da saúde, doença e 

fim de vida. Nessa perspectiva, o estudo trouxe apontamentos 

significativos sobre a compreensão de pessoas que vivem no 

estado de Sergipe acerca dos cuidados no adoecimento e fim de 

vida em Cuidados Paliativos. Assim, de modo geral, pode-se 

pensar nas implicações para políticas públicas: 

 

✔Implantar serviços de Cuidados Paliativos em hospitais 

gerais, centros especializados/ambulatórios e unidades básicas de 

saúde; 

✔Criar espaços permanentes de escuta e apoio sobre o 

adoecimento e fim da vida; 

✔Incluir CP nos currículos de graduação e residência em 

saúde e humanas, de modo teórico e prático; 

✔Investir em campanhas públicas de sensibilização sobre 

autonomia, diretivas antecipadas, Cuidados Paliativos e luto; 

✔Desenvolver projetos e campanhas que possam 

disseminar conhecimento, reflexões e compreensões acerca do 



23  

adoecimento, fim de vida, Cuidados Paliativos e luto; 

✔Estimular parcerias interinstitucionais entre SUS, escolas, 

universidades e sociedade em geral sobre as temáticas em 

questão. 

 

A consolidação dos Cuidados Paliativos como política 

pública requer uma série de ações integradas e estratégicas. A 

implantação de serviços de CP em hospitais gerais, centros de 

saúde e unidades básicas de saúde é essencial para garantir o 

acesso equitativo à assistência qualificada ao longo de todo o 

percurso do adoecimento, conforme orientações do Ministério da 

Saúde (2018). 

 

Também é fundamental a criação de espaços permanentes 

de escuta e apoio voltados para pacientes, familiares e 

profissionais, promovendo acolhimento diante do adoecimento e 

da finitude, bem como esclarecimentos sobre os processos de 

cuidados físicos, psicológicos, espirituais, sociais, econômicos e 

legais (ANCP, 2012; Brasil 2023). 

 

No campo da formação em saúde, a inclusão da temática dos 

Cuidados Paliativos nos currículos da graduação e da residência 

é uma recomendação expressa pela OMS, que reconhece a 

importância dessa abordagem para a qualificação ética e técnica 

dos profissionais diante das demandas de pacientes com doenças 

ameaçadoras da vida. A OMS (2020) estima que milhões de 

pessoas necessitam de Cuidados Paliativos anualmente, mas 

apenas uma fração delas recebe esse tipo de assistência, o que 

evidencia a necessidade de ampliar a formação na área desde os 

primeiros anos da educação em saúde. 

 

No Brasil, entidades como a Academia Nacional de 

Cuidados Paliativos (ANCP) e a Associação Nacional de 

Hospitais Privados (ANAHP) também reforçam essa urgência, 

recomendando a inserção estruturada dos CP nos projetos 

pedagógicos dos cursos da área da saúde. Essas instituições 



24  

defendem que o ensino dos princípios paliativistas contribui para 

a formação de profissionais mais sensíveis, preparados para 

oferecer cuidado integral e humanizado, especialmente nos 

contextos de sofrimento e finitude da vida (ANCP, 2012; 

ANAHP, 2021). Essa concretização precisa levar em 

consideração espaços significativos de informações, reflexões e 

posicionamento crítico diante do tema em vários momentos dos 

cursos, não só em uma única disciplina ou área de 

conhecimento. 

 

Campanhas públicas e projetos educativos sobre diretivas 

antecipadas de vontade, adoecimento, fim de vida, Cuidados 

Paliativos e luto são fundamentais para fomentar o debate social 

acerca do direito de decidir sobre o próprio cuidado quando 

adoecer e os momentos finais de vida. Um meio para manifestar 

as necessidades e vontades do paciente e de seus familiares. 

 

O Conselho Federal de Medicina regulamentou esse tema 

por meio da Resolução CFM nº 1.995, de 9 de agosto de 2012, 

que define as diretivas antecipadas de vontade como os desejos 

previamente e expressamente manifestados pelo paciente sobre 

os cuidados e tratamentos que deseja ou não receber quando 

estiver incapacitado de manifestar sua vontade. A resolução 

torna-a válida, desde que documentada e registrada no 

prontuário, assegurando que os tratamentos invasivos ou 

desproporcionais só sejam mantidos se estiverem em 

conformidade com os preceitos éticos médicos (Conselho 

Federal de Medicina, 2012). 

 

Por fim, o incentivo a parcerias interinstitucionais entre o 

SUS, escolas, instituições de ensino superior e a sociedade civil 

contribui para o fortalecimento de redes de cuidado, formação e 

pesquisa. Tais articulações promovem a disseminação de 

conhecimento qualificado sobre os Cuidados Paliativos, 

ampliando sua compreensão e favorecendo práticas mais 

integradas e humanizadas no campo da saúde (ANCP, 2012; 



25  

ANAHP; Brasil, 2023). 

Todas essas ações são importantes para a Saúde Pública 

porque, segundo Regos e Palácios (2006), mais do que a morte 

como evento, é o processo de morrer que deve ser considerado 

como objeto central das práticas em saúde. Siqueira-Batista e 

Schramm (2004) defendem que o cuidado no processo de 

morrer deve ser compreendido como uma questão central da 

Saúde Pública, uma vez que a finitude humana não se resume ao 

evento da morte, mas a um percurso  progressivo, marcado 

por incertezas e sofrimento. Para os autores, o que realmente 

importa é a vivência desse “caminho sem volta”, cujo início e 

duração não podem ser claramente delimitados. 

 

Nesse sentido, o cuidado no final da vida exige uma 

abordagem contínua, ética e integral, que ultrapasse 

intervenções pontuais e considere dimensões físicas, emocionais, 

sociais e espirituais. Tal perspectiva desloca o foco exclusivo da 

tecnificação do cuidado e reafirma a responsabilidade coletiva e 

institucional diante do sofrimento humano no fim da vida. 

 

Até porque os Cuidados Paliativos não são apenas uma opção 

terapêutica, mas um direito que visa assegurar qualidade em todos 

os momentos da doença que ameaçam à permanencia da vida. Essa 

abordagem exige que os profissionais de saúde estejam preparados 

não só tecnicamente, mas também eticamente, para lidar com a 

finitude com respeito, escuta e sensibilidade (Rego e Palácios, 

2006). 

 

Nessa mesma direção, Rego e Palácios (2006) assinalam 

que a reorganização dos serviços, por si só, é insuficiente, sendo 

indispensável uma transformação no processo de formação 

profissional, com a incorporação do cuidado como eixo 

estruturante. Isso implica preparar os futuros profissionais para 

lidar com a incerteza e fortalecer o compromisso com o diálogo 

e com a dignidade das pessoas, sobretudo nos momentos finais 

da existência. 



26  

Capítulo 4 

 

O que pensam os sergipanos sobre o fim da 

vida 

 

 
Saber dizer adeus não configura o dis- 

tanciamento definitivo. Acredito que o adeus a que 

me refiro não é o que muitos retratam como 

despedidas de conotação negativa; é preciso 

compreendê-lo de outra forma, pois, se encarado 

desse modo, eu estaria afirmando que o outro não 

mais estaria entrelaçado à minha existência. 

 

 

                        Anna Valeska Procópio, 2020 

 

 

A amostra é composta majoritariamente por jovens, com alta 

escolaridade e forte vinculação com a área da saúde. C o n s t a t a -

s e  uma maior concentração etária entre 18 e 35 anos (54,8%), além 

de um elevado nível de escolarização, uma vez que 87,8% possuem 

ensino superior completo ou em curso. Predominam profissionais 

de saúde (33%) e acadêmicos universitários (28,4%). Trata-se, 

portanto, de um público  jovem,  altamente  escolarizado  e  

com proximidade profissional ou acadêmica com temas de saúde, o 

que influencia diretamente a familiaridade com o tema dos 

Cuidados Paliativos e a construção de representações menos 

estigmatizadas da morte. 

 

No que se refere às representações da morte, as três mais 

citadas foram ciclo da vida (69,4%), passagem (49,7%) e natural 



27  

(40,5%). Esses dados refletem uma visão mais simbólica, filosófica 

e menos negativa da morte, o que é consistente com o nível de 

escolaridade e com a inserção da amostra na área da saúde, onde há 

maior acesso a discursos sobre finitude da vida e Cuidados 

Paliativos. 

 

Em relação aos espaços de fala sobre a morte, observa-se 

maior abertura para tratar do tema no âmbito familiar (58,2%) e 

entre amigos (54,6%). Apenas 21,5% citaram a graduação como 

espaço de diálogo. Mesmo com a predominância de acadêmicos 

na amostra, o tema ainda aparece pouco formalmente na 

formação superior, o que revela lacunas institucionais para a 

discussão da morte, apesar do alto nível de conhecimento do 

grupo investigado. 

 

Quanto ao conhecimento e à percepção sobre Cuidados 

Paliativos, 94,4% afirmam conhecer o significado e o mesmo 

percentual compreende que se trata de cuidar até a morte, enquanto 

apenas 5,6% desconhecem o tema. Esse conhecimento elevado é 

coerente com o perfil de profissionais e estudantes da área da 

saúde, reforçando o impacto positivo da formação e da atuação 

profissional na compreensão adequada dos Cuidados Paliativos. 

 

Por fim, no que diz respeito aos desejos de cuidado no fim da 

vida, destacam-se como principais: que o médico fale a verdade e 

converse sobre o fim da vida (73,6%), ter a dor controlada (72%) e 

ter autonomia sobre onde morrer (70,2%). Observa-se uma forte 

ênfase na comunicação aberta, na autonomia e o controle dos 

sintomas, o que revela uma expectativa de cuidado humanizado, 

sensível e transparente, fortemente influenciada por uma 

compreensão moderna e ética da morte, novamente coerente com o 

perfil da amostra. 

 

Compreendendo as vozes dos sergipanos 

 

Para trazer as respostas dos participantes, foi possível organizá-las 



28  

em três eixos temáticos: (1) a morte com suas representações e 

espaços; (2) afinal, o que são os Cuidados Paliativos? e (3) dos 

cuidados no adoecimento aos momentos finais de vida, sendo esta 

última subdividida em diversos aspectos considerados importantes: 

ter a dor e os sintomas controlados; cuidado integral do corpo físico, 

emocional e espiritual; autonomia para decidir onde deseja morrer 

casa ou hospital; privacidade no processo de morte; comunicação 

sobre medos e preocupações; visitas em horários ampliados; ter um 

médico e demais profissionais disponíveis e atenciosos; evitar 

exames e procedimentos desnecessários; comunicação honesta 

sobre o fim de vida;  realizar  últimos  desejos;  apoio espiritual  

e/ou religioso e a possibilidade de conversar com o médico sobre 

a própria morte. 

 

1. A Morte com suas representações e espaços 

 

A representação da morte foi um aspecto central abordado no 

estudo, revelando percepções significativas por parte da população 

sergipana. Os dados mostram que a morte é majoritariamente vista 

como parte do “ciclo da vida” (69,4%) e como uma “passagem” 

(49,7%), o que sugere certa naturalização do fenômeno. No 

entanto, sentimentos como “tristeza” (40%), “natural” (40,5%), 

“medo” (27,5%) e “preocupação” (11,2%) também foram 

expressivos, indicando que, embora haja aceitação simbólica, a 

vivência emocional da finitude ainda é marcada por ambivalências 

e sofrimento. 

 

Essas percepções estão em consonância com a literatura, 

que caracteriza a morte como um tema culturalmente evitado e 

emocionalmente complexo. Ariès (1977) aponta que, na 

sociedade ocidental contemporânea, há um movimento histórico 

de negação da morte, que passou a ser ocultada da vida cotidiana 

e confinada aos espaços institucionais. Como resultado, criou-se 

um silêncio simbólico e afetivo em torno da terminalidade, 

dificultando abordagens mais reflexivas e preparadas sobre o 

morrer.De acordo 



29  

De acordo com Mendes e Marques (2021), o receio em relação 

à morte, sustentado por fatores culturais e pela ausência de 

preparo emocional, atravessa tanto a experiência dos pacientes 

quanto a atuação dos profissionais de saúde, gerando 

sentimentos persistentes de angústia e insegurança. Nessa 

perspectiva, a dimensão simbólica associada à morte, embora 

possua valor interpretativo, não é suficiente para desconstruir os 

tabus que cercam a finitude nem para fomentar espaços 

consistentes de diálogo. Quando desvinculada de suporte 

institucional, familiar, comunitário e educacional, essa 

simbologia tende a operar como um recurso de distanciamento, 

contribuindo para o silenciamento do tema, em vez de sua 

problematização. 

 

Embora os Cuidados Paliativos não se limitem ao momento 

da morte, reconhecer a finitude como parte do processo de 

adoecimento é essencial para garantir o cuidado integral. A 

possibilidade do paciente expressar seus desejos desde o 

diagnóstico até o fim da vida fortalece a autonomia e contribui 

para um morrer mais consciente. Dos Santos (2024) reforça que 

o planejamento compartilhado do cuidado e a manifestação de 

preferências sobre o morrer são pilares éticos fundamentais. 

 

Estudos como os de Kübler-Ross (2008) e Pessini et al. 

(2009) mostram que o modo como a morte é concebida 

socialmente impacta diretamente a qualidade do cuidado no final 

da vida. A ausência de narrativas abertas e partilhadas tende a 

alimentar sentimentos de abandono, solidão e sofrimento 

evitável. Por isso, a promoção de espaços  seguros, contínuos 

e respeitosos para falar sobre a morte deve ser compreendida 

como uma estratégia essencial de saúde pública. 

 

Assim, embora a simbologia da morte possua relevância 

antropológica e subjetiva, ela não é suficiente para sustentar, por 

si só, uma cultura do cuidado consciente e transformadora. 

Para que ocorram mudanças efetivas, torna-se necessário que a 



30  

sociedade, por meio das instituições de saúde, educação e 

participação comunitária, enfrente o silêncio historicamente 

construído e desenvolva estratégias que permitam pensar, sentir 

e vivenciar a morte com maior presença, respeito e sentido 

(Ariès, 1977; Rego; Palácios, 2006). 

 

Nesse panorama, a criação de ambientes seguros para falar 

sobre a morte se torna uma urgência. A pesquisa evidenciou que 

os principais espaços de diálogo mencionados foram os círculos 

íntimos, família (58,2%) e amigos (54,6%), seguidos por ambientes 

religiosos (30,9%) e acadêmicos (21,5%). Contudo, 14,5% dos 

participantes relataram não ter nenhum espaço onde possam 

conversar sobre o fim da vida, evidenciando uma lacuna importante 

nos meios sociais. 

 

Essa carência de espaços significativos de diálogo sobre o 

adoecimento e o fim da vida contribui para a manutenção do 

silêncio, da desinformação e do sofrimento solitário. Pessini et 

al. (2009) argumentam que o suporte emocional e existencial é 

tão essencial quanto o controle dos sintomas físicos no cuidado 

no fim da vida. 

 

A ausência de espaços legítimos para falar e refletir sobre 

a morte reflete o modo como as sociedades contemporâneas 

lidam com a finitude, por meio do silêncio, do tabu e da negação. 

Para Elias (2001), nas sociedades modernas, o morrer tornou- 

se um ato solitário, ocultado do convívio público, muitas vezes 

relegado aos bastidores das instituições hospitalares. O autor 

argumenta que a morte passou a ser conduzida por especialistas, 

afastando-se das redes familiares e comunitárias, o que 

compromete a elaboração coletiva da perda e empobrece o 

significado existencial da experiência de morrer. 

 

Sob essa ótica, Kovács (2003) sustenta que a educação para 

a morte constitui um dos caminhos possíveis para enfrentar essa 

lacuna social, ao favorecer a criação de espaços de escuta e 



31  

debate que permitam às pessoas vivenciar seu sofrimento e seus 

lutos. Para a autora, a construção de ambientes seguros e 

acolhedores para falar sobre a morte, seja no âmbito familiar, 

escolar ou nos serviços de saúde, contribui não apenas para a 

expressão emocional, mas também para o fortalecimento dos 

vínculos e para o cuidado com o outro em situações de 

vulnerabilidade. Nesse sentido, a promoção de uma cultura que 

legitime o diálogo sobre o fim da vida configura-se como 

estratégia fundamental no cuidado dos processos de 

adoecimento e de morrer. 

 

Portanto, é fundamental que existam ambientes que  atuem  

como  estratégias  de  escuta,  presença  e acolhimento, 

promovendo uma cultura capaz de sustentar conversas difíceis 

com dignidade, altruísmo e sensibilidade, como alguns espaços 

descritos a seguir: 

 

✓ Espaços institucionais de saúde. 

 

São locais de atendimento e cuidado clínico e terapêutico que 

podem e devem incluir o diálogo sobre o fim da vida. Entre eles, 

destacam-se hospitais gerais (ambulatórios, enfermarias, 

unidades de internação e UTIs); hospitais oncológicos, 

geriátricos e de cuidados prolongados; Unidades Básicas de 

Saúde (UBS); Serviços de Atenção Domiciliar (SAD); 

ambulatórios de Cuidados Paliativos; hospices; serviços de 

saúde mental, como CAPS e psicologia hospitalar; além de 

centros de apoio à família e aos cuidadores, entre outros. 

 

✓ Espaços educacionais 

 

Esses ambientes formativos favorecem o debate sobre a 

finitude, a ética do cuidado e a comunicação em saúde. São 

exemplos as escolas de educação infantil, do ensino fundamental 

e do ensino médio que, ao abordarem o tema de forma adequada 

às diferentes faixas etárias, possibilitam a construção de uma 



32  

relação mais saudável com os ciclos da vida. Além delas, 

destacam-se também universidades e faculdades, incluindo 

salas de aula, laboratórios de simulação e espaços de extensão 

e pesquisa; residências multiprofissionais e médicas; escolas 

técnicas de enfermagem e áreas afins; projetos de extensão 

voltados à humanização e aos Cuidados Paliativos; grupos de 

estudo e rodas de conversa sobre morte e luto; bem como 

bibliotecas e auditórios utilizados como espaços para eventos 

reflexivos. 

 

✓ Espaços familiares e comunitários 

 

Representam os locais nos quais o cuidado cotidiano acontece muitas 

vezes de forma informal e afetriva. Compreendem lares de pacientes e 

cuidadores; associações comuninátias; grupos religiosos e espirituais, 

centro de convivências, casas de apoio, dentre outros. 

 

✓ Espaços simbólicos e de expressão 

 

São locais ou momentos voltados à elaboração do 

sofrimento, à expressão simbólica e ao acolhimento emocional. 

Incluem rodas de conversa, oficinas e grupos terapêuticos; 

projetos de arte, teatro, música e escrita sobre o tema; podcasts, 

rádio, redes sociais e mídia educativa sobre Cuidados Paliativos; 

museus, exposições ou espaços culturais com enfoque na vida 

e na morte; e cerimônias simbólicas e religiosas, como 

memoriais e lutos coletivos. 

 

Esses diferentes espaços, quando reconhecidos e integrados,  

fortalecem  uma  cultura do cuidado que valoriza a vida até o 

fim. Falar sobre a morte é também uma forma de cuidar. É nesse 

movimento que se c onstrói uma sociedade mais sensível, ética 

e envolvida com os fatos da vida e da morte. 

 

 

 



33  

2.  Afinal, o que são os Cuidados Paliativos? 

 

 

Quando indagados sobre o conhecimento a respeito dos 

Cuidados Paliativos (CP), a grande maioria dos participantes 

(94,4%) reconheceu que esses cuidados envolvem o “cuidar no 

adoecimento de uma doença grave até a morte”. Esse dado, à 

primeira vista, pode indicar um bom entendimento geral sobre o 

conceito básico de CP (Bombassaro et al., 2021). No entanto, é 

importante destacar que a maioria dos respondentes era composta 

por acadêmicos ou profissionais da área da saúde, o que pode 

influenciar diretamente no nível de conhecimento apresentado. 

Isso significa que o índice elevado de compreensão não pode ser 

generalizado para toda a população sergipana, já que houve baixa 

participação de pessoas fora do ambiente universitário e dos 

serviços de saúde. 

 

Esse aspecto revela uma limitação importante: embora os 

participantes tenham demonstrado familiaridade com a definição 

de CP, isso não reflete, necessariamente, um conhecimento dis- 

seminado entre os diferentes segmentos sociais do estado. A 

pequena parcela (5,6%) que não soube definir adequadamente o 

conceito reforça a necessidade de ampliar estratégias de comuni- 

cação e educação voltadas à população em geral, incluindo 

pessoas que não pertencem ao campo técnico ou acadêmico. Para 

garantir que as práticas de atenção ao paciente em fim de vida 

sejam compreendidas e implementadas de forma ética e 

qualificada, é necessário que o conceito de CP se torne acessível 

em linguagem e alcance. 

 

Compreender os Cuidados Paliativos é essencial, pois 

possibilita que pacientes e seus familiares façam escolhas 

conscientes e fundamentadas sobre o tipo de assistência que 

melhor se adeque às suas necessidades ao longo do processo de 

finitude (Silva Filho et al., 2024). 

 



34  

Pesquisas apontam que o conhecimento prévio sobre os 

princípios paliativos contribui para uma maior aceitação da 

terminalidade e para a diminuição do sofrimento emocional 

(Santos aleixeira et al., 2021). Em contrapartida, a falta de 

informação tende a estimular condutas desproporcionais, 

prolongando o sofrimento sem benefícios concretos à qualidade 

de vida. 

 

A percepção limitada sobre os Cuidados Paliativos entre 

pessoas fora do campo da saúde não é um fenômeno isolado. 

Segundo o Atlas de Cuidados Paliativos da América Latina, 

elaborado pela Organização Pan-Americana da Saúde (OPAS), 

em 2020, o desconhecimento da população em geral sobre o 

tema é um dos principais entraves para a expansão dos serviços 

paliativos nos países da região. Essa falta de familiaridade 

compromete o direito do paciente a decidir sobre sua trajetória 

de cuidado e impede a adoção precoce de estratégias paliativas, 

que poderiam melhorar significativamente a qualidade de vida ao 

longo do adoecimento. 

 

Ademais, a ideia difundida socialmente de que os Cuidados 

Paliativos se aplicam apenas aos momentos finais da vida ou à 

“morte iminente” perpetua estigmas e dificulta sua aceitação nos 

estágios iniciais do cuidado. Como apontam Sepúlveda et al. 

(2002), é essencial que a população entenda que os Cuidados 

Paliativos não se limitam aos últimos dias, mas devem ser incor- 

porados desde o diagnóstico de enfermidades graves, 

progressivas e sem possibilidade de cura, atuando de forma 

complementar aos tratamentos destinados a modificar o curso da 

doença, sempre que viável. 

 

A formação de uma cultura de cuidado exige investimentos 

estruturais e simbólicos. É necessário que políticas públicas 

promovam campanhas educativas e formativas contínuas, com 

linguagem acessível e culturalmente sensível, voltadas a públicos 

diversos. Conforme aponta Clark (2016), a consolidação dos 



35  

Cuidados Paliativos como parte integrante dos sistemas de saúde 

depende, entre outros fatores, da sensibilização social sobre seus 

benefícios, de modo que pacientes, famílias  e  profissionais  

possam  reconhecer  sua  importância e demandá-los com 

legitimidade. 

 

Por fim, a comunicação clara e empática sobre os CP deve 

começar nas instituições de ensino, mas precisa se estender às 

comunidades, com o envolvimento de lideranças religiosas, sociais 

e culturais. A pesquisa de Gomes et al. (2019) mostra que 

intervenções educativas em espaços não médicos, como escolas, 

igrejas e associações comunitárias, contribuem significativamente 

para a desmistificação da morte e promovem maior aceitação dos 

Cuidados Paliativos como um direito de todos. 

 

Essa mobilização social é essencial para que o conhecimento 

técnico se transforme em ação ética e cidadã. 

 

Compreender os Cuidados Paliativos é imprescindível, pois 

possibilita que pacientes e seus familiares façam escolhas 

conscientes e fundamentadas sobre o tipo de assistência que melhor 

se adeque às suas necessidades ao longo do processo de finitude 

(Silva Filho et al., 2024). 

 

Pesquisas apontam que o conhecimento prévio sobre os 

princípios paliativos contribui para uma maior aceitação da 

terminalidade e para a diminuição do sofrimento emocional 

(Santos e Aleixeira, 2021). Em contrapartida, a falta de 

informação tende a estimular condutas desproporcionais, 

prolongando o sofrimento sem benefícios concretos à 

qualidade de vida. 

 

A percepção limitada sobre os Cuidados Paliativos entre 

pessoas fora do campo da saúde não é um fenômeno isolado. 

Segundo o Atlas de Cuidados Paliativos da América Latina, 

elaborado pela Organização Pan-Americana da Saúde (OPAS) 



36  

em 2020, o  desconhecimento da população em geral sobre o 

tema é um dos principais entraves para a expansão dos serviços 

paliativos nos países da região. Essa falta de familiaridade 

compromete o direito do paciente de decidir sobre sua trajetória 

de cuidado e impede a adoção precoce de estratégias paliativas, 

que poderiam melhorar significativamente a qualidade de vida ao 

longo do adoecimento. 

 

Ademais, a ideia difundida socialmente de que os Cuidados 

Paliativos se aplicam apenas aos momentos finais da vida ou à 

“morte iminente” perpetua estigmas e dificulta sua aceitação nos 

estágios iniciais do cuidado. Como apontam Sepúlveda et al. 

(2002), é essencial que a população compreenda que os 

Cuidados Paliativos não se limitam aos últimos dias, mas devem 

ser incorporados desde o diagnóstico de enfermidades graves, 

progressivas e sem possibilidade de cura, atuando de forma 

complementar aos tratamentos destinados a modificar o curso 

da doença, sempre que viável. 

 

A formação de uma cultura de cuidado exige investimentos 

estruturais e simbólicos. É necessário que  políticas  públicas  

promovam   campanhas educativas e formativas contínuas, com 

linguagem acessível e culturalmente sensível, voltadas a públicos 

diversos. Conforme aponta Clark (2016), a consolidação dos 

Cuidados Paliativos como parte integrante dos sistemas de 

saúde depende, entre outros fatores, da sensibilização social 

sobre seus benefícios, de modo que pacientes, famílias e 

profissionais possam reconhecer sua importância e demandá-los 

com legitimidade. 

 

Por fim, a comunicação clara e empática sobre os Cuidados 

Paliativos deve começar nas instituições de ensino, mas precisa se 

estender às comunidades, com o envolvimento de lideranças 

religiosas, sociais e culturais. A pesquisa de Gomes et al. (2019) 

mostra que intervenções educativas em espaços não médicos, como 

escolas, igrejas e associações comunitárias, contribuem 



37  

significativamente para a desmistificação da morte e promovem 

maior aceitação dos Cuidados Paliativos como um direito de todos. 

Essa mobilização social é essencial para que o conhecimento técnico 

se transforme em ação ética e cidadã. 

 

3.  Dos Cuidados no adoecimento aos momentos finais de 

vida 

 

Os cuidados que os participantes gostariam de receber 

diante de uma doença avançada incluem controle adequado da 

dor; uma equipe de saúde que cuide não apenas do corpo físico, 

mas também das dimensões  emocional  e  espiritual;  

autonomia  para escolher onde desejam morrer; e privacidade, 

especialmente em ambientes coletivos, como enfermarias, a fim 

de vivenciar o processo de morte sem exposição ao olhar alheio. 

Também consideram essencial contar com um médico que 

converse abertamente sobre medos e preocupações relacionados 

à doença, além de permitir visitas em horários mais amplos do 

que os estabelecidos pelo hospital. 

 

Desejam, ainda, dispor de profissionais disponíveis e 

atenciosos, evitar exames e procedimentos desnecessários 

quando não há possibilidade de cura, receber informações 

honestas sobre sua condição e poder dialogar sobre o fim da vida. 

Outros aspectos valorizados incluem a realização de últimos 

desejos, o apoio espiritual e ou religioso, a oferta de espaços para 

brincar no caso de crianças hospitalizadas, a possibilidade de 

morrer em casa com assistência médica e, novamente, a 

importância de conversar abertamente sobre os temores diante da 

morte. 

 

✓ Ter a dor e sintomas controlados 

 

Com relação às preferências sobre os cuidados desejados no 

final da vida, os dados revelaram que a maioria dos participantes 

(72%) valoriza o controle da dor como prioridade, e 63,1% 



38  

destacam a importância do controle dos sintomas. O controle 

eficaz da dor e de outros sintomas é considerado um direito 

humano nos cuidados em saúde, especialmente em situações de 

doenças avançadas. Segundo a OMS (2018),   a   dor   mal   

controlada   compromete significativamente a qualidade de vida 

e a dignidade do paciente. 

 

Pesquisas indicam que o manejo da dor com opioides, 

quando bem indicado, pode oferecer conforto sem comprometer 

a consciência, promovendo alívio mesmo nos estágios finais 

da vida (Cherny et al., 2015). 

 

A presença de protocolos institucionais de avaliação e 

manejo da dor está diretamente associada à redução do 

sofrimento evitável e ao aumento da satisfação dos pacientes 

(Portenoy; Lesage, 1999). Nesse processo decisório, é 

fundamental considerar a atuação integrada da equipe 

multiprofissional, com suas diferentes compreensões sobre o 

paciente e seus familiares. O médico paliativista atua em equipe, 

e esse olhar contextualizado faz diferença significativa no 

cuidado. 

 

Ao descrever o conceito de dor total, Cicely Saunders, 

fundadora do movimento moderno de Cuidados Paliativos, 

compreende a experiência do sofrimento como uma vivência que 

ultrapassa a dimensão física, integrando também aspectos 

emocionais, sociais e espirituais do paciente. Trata-se de uma 

dor complexa e multifacetada, que exige da equipe de saúde uma 

abordagem holística e sensível às diversas camadas da 

experiência humana diante do adoecimento grave e do fim da 

vida. Segundo Saunders (2006), compreender a dor total é 

essencial para oferecer um cuidado verdadeiramente compassivo 

e individualizado, capaz de acolher o sofrimento em sua 

totalidade, e não apenas suprimir sintomas físicos. 

 

Além do desconforto provocado pela dor, há sintomas 



39  

decorrentes do adoecimento. O manejo de sintomas físicos, como 

náusea, dispneia, fadiga e constipação, constitui parte 

fundamental dos Cuidados Paliativos. Sintomas não controlados 

geram sofrimento evitável e afetam a existência como um todo 

(Ferrell; Coyle, 2015). 

 

Desse modo, percebe-se que o cuidado sintomático exige 

avaliação contínua e intervenções baseadas em evidências, 

integrando farmacologia, suporte emocional e estratégias não 

farmacológicas. Trata-se de um olhar complexo e multifacetado 

na gestão dos sintomas, que contribui para o conforto e a 

manutenção da funcionalidade do paciente, mesmo diante da 

irreversibilidade do quadro clínico (Cherny et al., 2015). Isso se 

justifica porque a percepção de que a dor e os sintomas estão 

sendo adequadamente manejados promove sentimentos de 

segurança e reforça a adesão aos cuidados, tanto por parte do 

paciente quanto de sua família (World Health Organization, 

2018). 

 

✓ Cuidado integral do corpo físico, emocional e espiritual 

 

Os participantes revelaram que gostariam de um cuidado 

que leve em consideração os aspectos físicos, emocionais e 

espirituais (69,4%). Os Cuidados Paliativos adotam uma 

abordagem multidimensional que contempla não apenas o 

corpo, mas também as dimensões emocional e espiritual do 

paciente (Clark, 2010). É necessário que os profissionais da 

saúde reconheçam que cuidar do outro exige muito mais do que 

a técnica. Requer atenção, respeito e valorização da história 

humana, bem como a compreensão de que há muito mais a ser 

considerado do que as meras prescrições registradas em 

prontuários. 

 

Nesse cenário, a integração entre equipes multi- 

profissionais permite que a escuta qualificada, o suporte 

psicológico e o acompanhamento espiritual estejam disponíveis 



40  

de forma articulada, promovendo conforto global (Puchalski et 

al., 2009). Estudos demonstram que pacientes que recebem 

suporte espiritual adequado relatam menos ansiedade e 

enfrentam o processo de adoecimento com maior serenidade 

(Balboni et al., 2013). 

 

Cuidar da dimensão subjetiva do paciente e de seus 

familiares constitui uma estratégia eficaz para resgatar o sentido 

da vida, mesmo em meio à finitude, favorecendo  processos  de  

despedida mais acolhedores e humanizados. 

 

Essa postura de complacência, dedicação e compaixão não se 

restringe ao psicólogo, ao assistente social ou ao capelão. Ela diz 

respeito a todos que integram a equipe de cuidado, incluindo 

médicos, enfermeiros, técnicos de enfermagem, fisioterapeutas, 

terapeutas ocupacionais, farmacêuticos, nutricionistas, 

profissionais de apoio, como os da limpeza e da recepção, além 

de gestores. Todos são importantes e fazem a diferença 

quando se trata de promover um cuidado digno. 

 

✓ Autonomia para decidir onde deseja morrer: casa ou 

hospital? 

 

A pesquisa revelou que 41,2% dos participantes gostariam de 

morrer em casa, enquanto 12,5% desejariam morrer no hospital. 

Com que frequência os profissionais da saúde decidem que 

morrer em casa é o melhor caminho para pacientes em Cuidados 

Paliativos? Essa postura pode configurar um equívoco, pois 

não se pode definir um local por excelência quando a vida em 

questão é a do outro. Muitos desafios permeiam essa decisão e, 

certamente, o principal deles é não deixar de escutar o que o 

paciente deseja, o que é possível de ser realizado e as condições 

de seus familiares. Essa discussão diz respeito à autonomia, um 

dos princípios fundamentais da bioética, que deve ser respeitado 

mesmo em contextos de terminalidade. A possibilidade de 

escolher o local da morte está diretamente relacionada à 



41  

dignidade do paciente (Beauchamp; Childress, 2019). 

 

Estudos mostram que a maioria das pessoas prefere morrer 

em casa e que, quando esse desejo é respeitado, há maior 

satisfação da família e menor risco de intervenções fúteis (Gomes 

et al., 2013). No entanto, mesmo sendo um desejo expressivo, 

não se pode generalizar essa escolha. É fundamental ouvir o 

paciente e compreender que o local dos últimos momentos não 

diz respeito às concepções de terceiros, mas ao sentido atribuído 

por quem adoece e,  sempre  que  possível, por seus 

familiares. 

 

Para muitos, o desejo de morrer em casa está associado 

à busca por conforto, familiaridade e dignidade no fim da vida. 

Ainda assim, essa possibilidade depende da disponibilidade de 

cuidados médicos domiciliares, do suporte familiar e da 

existência de políticas públicas estruturadas. A morte em 

domicílio, quando bem assistida, tende a gerar menos sofrimento 

psicológico e favorecer uma melhor elaboração do luto por parte 

dos familiares. Contudo, estudos indicam que, embora haja 

preferência significativa pelo óbito em casa, essa escolha nem 

sempre se concretiza, pois depende de condições objetivas 

oferecidas pelo sistema de saúde, como equipes 

multiprofissionais, acompanhamento médico contínuo e manejo 

adequado de sintomas. Na ausência desse suporte, a morte em 

domicílio pode s e r  uma experiência estressante ou até 

traumática para familiares e cuidadores. Assim, mais do que o 

local em si, é a qualidade da atenção e do acolhimento prestados 

durante o processo de morrer que influencia a vivência do fim da 

vida e a memória daqueles que permanecem, reforçando a 

necessidade de equidade no acesso aos Cuidados Paliativos 

domiciliares no âmbito do Sistema Único de Saúde (Marcucci; 

Cabrera, 2015). 

 

Embora diversos estudos indiquem que o domicílio costuma 

ser o local mais almejado para o processo de morrer, essa 



42  

preferência não é unânime. Há pacientes que optam por 

permanecer no hospital, seja por se sentirem mais protegidos, 

por manterem uma relação de confiança com a equipe de saúde 

ou por recearem impor responsabilidades excessivas à família. 

Os Cuidados Paliativos não impõem um local ideal para a morte, 

mas priorizam a autonomia do paciente, valorizando suas 

decisões, valores e trajetória de vida. 

 

Nesse sentido, a escolha do local deve considerar tanto os 

desejos da pessoa quanto as condições reais da família e as 

recomendações da equipe interdisciplinar. Byock (2002) ressalta 

que garantir uma morte digna significa reconhecer o paciente 

como protagonistade sua própria finitude, alguém cuja dignidade 

deve ser preservada até o fim, inclusive no que se refere ao lugar 

de seus últimos momentos. Essa perspectiva é corroborada pelo 

Manual de Cuidados Paliativos da ANCP (2020), que reforça a 

importância de um cuidado centrado na pessoa, onde quer que ela 

deseje estar, desde que isso seja possível e eticamente 

adequado. 

 

Respeitar a escolha do paciente quanto ao local do 

falecimento fortalece a centralidade do cuidado e o vínculo 

terapêutico entre equipe, paciente e família (Tavares, 2024). 

 

✓ Privacidade no processo de morte 

 

Com relação aos momentos finais de vida, 53,5% dos 

participantes enfatizaram a privacidade como um quesito 

fundamental. Com frequência, o processo de morrer torna-se um 

espetáculo para muitos, o que se relaciona à própria   

configuração  dos  espaços hospitalares, nos quais a intimidade 

nem sempre é preservada para os mais próximos. Segundo 

Miyashita et al. (2008), a privacidade durante o processo de 

morte constitui uma demanda recorrente de pacientes em 

Cuidados Paliativos, pois assegura um ambiente mais respeitoso, 

íntimo e digno. 



43  

 

A ausência de privacidade no cuidado no fim da vida 

contribui para o sofrimento ao ameaçar a integridade da pessoa, 

sua identidade e sua dignidade, ampliando sentimentos de 

vulnerabilidade e desamparo (Cassell, 1982). Diante dessa 

realidade, torna-se fundamental criar ambientes mais acolhedores 

e reservados nas instituições de saúde, de modo a garantir um 

cuidado digno durante o adoecer e o morrer. 

 

Além disso, a preservação da privacidade favorece momentos 

íntimos com familiares e amigos, bem como a realização de 

rituais de despedida e a elaboração do luto antecipatório 

(Laranjeira, 2016). Esses momentos são imprescindíveis nos 

desfechos finais, que, em geral, são marcados por experiências 

difíceis, sensíveis e inquietantes. O morrer convoca modos de 

ser que dizem respeito, primordialmente, à própria pessoa, ainda 

que  a  morte  seja  uma  experiência  universal. 

 

Nesse caminho, cabe aos profissionais de saúde cuidar com 

delicadeza desse espaço singular que compõe os momentos de 

despedida. 

 

✓ Comunicação sobre medos e preocupações. 

 

Em relação aos medos e às preocupações, 51,5% dos 

participantes destacaram que gostariam que o médico 

conversasse abertamente sobre esses temas. Antes de aprofundar 

essa discussão, é importante refletir sobre as palavras utilizadas 

em nossas práticas comunicacionais. Observa-se, cada vez mais, 

a incorporação de expressões que reforçam sentidos já 

conhecidos, como escuta ativa, escuta sensível, escuta 

qualificada, escuta empática, presença atenta, presença afetiva, 

olhar cuidadoso, olhar sensível, olhar compassivo, olhar 

ampliado, olhar integral, cuidado ético, cuidado atento e relação 

humanizada, entre outras. 

 



44  

O que essa constatação revela? Estaríamos, enquanto 

sociedade, perdendo a capacidade de exercer plenamente aquilo que 

nos constitui como sujeitos éticos e sensíveis, a ponto de 

necessitarmos de reforços discursivos para lembrar o essencial? 

Ou coexistimos em contextos nos quais se escuta, mas sem escuta 

ativa; se observa, mas sem atenção cuidadosa; se presta cuidado, 

mas de forma desprovida de ética e integralidade? 

 

Seríamos modos diferentes de ser conforme os espaços 

que habitamos? Ou estaríamos nos perdendo em meio à técnica, 

à velocidade da globalização e à lógica do capital, a ponto de 

precisarmos dessas expressões adicionais para recordar como 

deveríamos agir,  especialmente nos espaços  de  cuidado? 

 

Talvez o mair equívoco resida na tentativa de fragmentar ou 

controlar nossos modos de ser. Se partirmos do pressuposto de 

que toda ação humana deveria ser permeada por sensibilidade, 

atenção, ética, integralidade e empatia, não haveria a 

necessidade constante de reforçar tais valores; bastaria vivenciá-

los de forma plena em todos os contextos, sejam eles familiares, 

sociais ou profissionais. 

 

Isso porque a comunicação, especialmente em contextos de 

adoecimento e fim da vida, exige de nós o melhor que podemos 

ser. Ouvir os medos e as preocupações dos pacientes é essencial 

para o cuidado centrado na pessoa, pois essa prática reduz a 

ansiedade e melhora a qualidade do processo de morrer (Back et 

al., 2019). 

 

Pacientes que se sentem acolhidos em suas angústias 

emocionais enfrentam melhoro adoecimento e tendem a 

apresentar maior adesão aos Cuidados Paliativos. No entanto, o 

propósito vai além da adesão ao tratamento: trata-se de 

compreender o que os aflige e, ao seu lado, buscar minimizar seus 

temores, oferecendo presença tanto nos momentos de alegria 

quanto nos de tristeza. 



45  

 

Para que haja uma comunicação efetiva, é necessária, além 

da disponibilidade existencial, uma formação que ofereça 

conhecimento, treinamento e reflexão sobre a arte de comunicar 

em momentos difíceis do adoecimento e do fim da vida. 

Profissionais capacitados em comunicação empática conseguem 

oferecer suporte emocional sem recorrer a promessas irreais, 

contribuindo para decisões mais conscientes e alinhadas aos 

valores do paciente (Baile et al., 2000). 

 

Dialogar sobre medos e preocupações também permite 

identificar desejos e valores, favorecendo um cuidado 

personalizado e respeitoso com a história de vida de cada pessoa. 

Essas conversas difíceis não devem se restringir apenas aos 

pacientes; os familiares igualmente precisam ser considerados, 

desde o diagnóstico até os momentos finais. Esse movimento 

exige do profissional abertura para ouvir, perceber e acolher 

questões que dizem respeito tanto ao paciente e à sua família 

quanto, de forma reflexiva, a si mesmo. Afinal, todos podem, 

em algum momento, vivenciar situações semelhantes, seja em 

experiência própria, seja por meio de pessoas amadas. Por isso, é 

fundamental que os profissionais cuidem também de suas 

próprias emoções, medos e preocupações, para que possam estar 

verdadeiramente disponíveis para o outro. 

 

✓ Visitas em horários ampliados 

 

Dos participantes que responderam, 49,2%pontuaram o desejo 

por horários de visita mais flexíveis. O acesso de familiares fora 

dos horários tradicionais pode melhorar o bem-estar de pacientes 

em estado crítico ou em terminalidade, ao promover suporte afetivo 

e espiritual. Considerando que muitos pacientes permanecem 

internados por longos períodos, a depender do diagnóstico, 

momentos de amparo, acolhimento e diálogo favorecem sensações 

de conforto e segurança. 

 



46  

Nesse contexto, restrições rígidas de visitação em hospitais 

frequentemente desconsideram as necessidades emocionais dos 

pacientes, contrariando os princípios de humanização do 

cuidado (Brasil, 2008). 

 

Políticas hospitalares mais flexíveis favorecem a presença 

contínua de entes queridos e podem incluir, em determinadas 

situações, a presença de animais de estimação, o que contribui 

para a redução do sofrimento psicológico e para o fortalecimento 

da comunicação familiar. O contato afetivo constante é percebido 

pelos pacientes como um fator terapêutico, configurando-se 

como elemento-chave para a construção de lembranças 

significativas no processo de despedida (Pessini et al., 2009). 

 

Diante dessas possibilidades, é fundamental que os 

profissionais de saúde reconheçam as necessidades do paciente e 

de seus familiares, permitindo, para além dos horários restritos, a 

visita aberta em situações que demandem tal prioridade. Essa 

atitude de sensibilidade deve ser incorporada também nos 

cuidados no fim da vida, períodos particularmente desafiadores, 

nos quais a solidão e o silêncio frequentemente se fazem 

presentes. Ter pessoas e animais queridos por perto pode 

representar um desejo profundo do paciente, e cabe aos 

profissionais acolher e respeitar essas vontades. 

 

✓ Ter um médico e demais profissionais disponíveis e 

atenciosos. 

 

A pesquisa revelou que 66% dos participantes gostariam de 

contar com uma equipe de saúde disponível e atenta aos seus 

cuidados. A disponibilidade e a atenção da equipe são fatores 

decisivos para a qualidade do cuidado no fim da vida, pois os 

pacientes tendem a sentir-se mais protegidos e acolhidos quando 

percebem uma presença contínua. 

 

Os profissionais de saúde constroem vínculos afetivos com 



47  

pacientes e seus familiares. Embora esses afetos não pertençam 

à ordem familiar, marcada por laços íntimos, há uma 

aproximação que possibilita uma disponibilidade afetiva, a qual 

também integra ovínculo de cuidado com o outro. 

 

Segundo Ferrelletal et al (2015), a confiança estabelecida na 

relação com a equipe multiprofissional contribui para o 

enfrentamento do adoecimento com menor sofrimento 

emocional. A presença regular dos profissionais permite 

respostas rápidas às mudanças clínicas  e  oferece  apoio  

emocional  contínuo, reforçando a percepção de cuidado 

integral. 

 

Profissionais acessíveis criam um ambiente de confiança e 

cooperação, o que fortalece o planejamento compartilhado e a 

humanização da assistência. 

 

✓ Evitar exames e procedimentos desnecessários. 

 

Um ponto importante também destacado na pesquisa refere-

se à solicitação de exames e condutas desnecessárias. Do total de 

participantes, 53,2% afirmaram não desejar esse tipo de prática. 

A realização de procedimentos desnecessários em contextos de 

terminalidade pode gerar mais danos do que benefícios, 

contrariando o princípio da não maleficência (Quill; Abernethy, 

2013). 

 

Nessa direção, as decisões clínicas devem priorizar o 

conforto e a qualidade de vida, evitando condutas excessivas que 

prolonguem o sofrimento sem perspectiva de cura. O abuso de 

intervenções em pacientes com prognóstico reservado está 

associado a piores desfechos emocionais tanto para os 

pacientes quanto para  seus  familiares  (Wright et al., 2008). 

 

Nos Cuidados Paliativos, é fundamental priorizar o 

conforto e a dignidade da pessoa adoecida, evitando exames e 



48  

procedimentos dispensáveis que não tragam benefícios concretos 

e possam gerar aflição adicional. O Manual de Cuidados 

Paliativos da Academia Nacional de Cuidados Paliativos 

(ANCP), publicado em 2020, orienta que os profissionais 

avaliem criteriosamente a indicação de sondas, cateteres e outros 

dispositivos invasivos, buscando, sempre que possível, sua 

remoção precoce. Da mesma forma, recomenda-se evitar a 

contenção física e a imobilização prolongada, uma vez que essas 

práticas podem causar lesões, desconforto e perda de autonomia. 

A atuação profissional deve ser pautada na escuta das 

necessidades do paciente e no compromisso ético de não 

prolongar o sofrimento por meio de intervenções 

desproporcionais, respeitando o tempo e os limites de cada 

trajetória de vida. 

 

Essa postura envolve considerar não apenas a solicitação de 

exames, mas também a indicação de procedimentos e o respeito 

ao tempo de vida do outro. Nessa perspectiva, torna-se 

fundamental conhecer a trajetória do paciente durante a 

internação ou nos cuidados domiciliares, valorizando seus 

momentos de descanso, oração, convivência familiar, atividades 

que gosta, entre outros aspectos de sua rotina. Todos esses 

elementos compõem o projeto terapêutico e qualificam o plano 

de cuidado. 

 
✓ Comunicação honesta sobre o fim de vida. 

 

Falar a verdade sobre a condição de saúde e o prognóstico é 

essencial para o planejamento do fim da vida, configurando-se 

como um ato de cuidado, ética e respeito. Nesse sentido, a 

pesquisa mostrou que 41,8% dos participantes desejam que a 

equipe que acompanha o médico converse sobre essas questões, 

e que o próprio médico seja honesto, expectativa expressa por 

73,6% dos respondentes. A comunicação franca fortalece a au- 

tonomia e reduz a incerteza (Back et al., 2019).O profissional de 

sáude não deve esconder nem omitir informações sobre o 



49  

diagnóstico e o prognóstico do paciente e de seus familiares, 

exceto quando o próprio paciente expressar o desejo de delegar 

essas informações a uma pessoa de sua confiança. 

 

Hancock et al. (2007) demonstram que a maioria dos 

pacientes prefere receber informações verdadeiras sobre o 

prognóstico, mesmo em contextos de doença avançada, pois isso 

possibilita preparo emocional, tomada de decisões e organização 

prática da vida. A ausência de comunicação honesta, por sua vez, 

pode gerar expectativas irreais e frustrações, comprometendo a 

confiança na equipe e dificultando a aceitação do processo de 

adoecimento. 

 

A honestidade na comunicação sobre a doença constitui um 

pilar fundamental para a tomada  de decisões, processo 

frequentemente complexo, permitindo ao paciente planejar seus 

últimos momentos de acordo com suas preferências, valores e 

demandas (Martins et al., 2022). 

 

Essa postura contribui para um processo de adoecimento e 

de morte menos inquietantes, com menor incidência de 

intervenções desnecessárias e maior presença do acolhimento 

familiar. O acesso a conversas honestas e empáticas configura-

se, portanto, como uma prática clínica recomendada por 

diretrizes internacionais em Cuidados Paliativos, como as da 

European Association  for  Palliative Care (EAPC, 2015). 

 

Para que os encontros entre médicos e pacientes sejam, de 

fato, significativos, é indispensável que o profissional de saúde 

esteja aberto a sustentar diálogos difíceis, entre eles o tema da 

morte. O conhecimento conceitual sobre o fim da vida, embora 

fundamental, não é suficiente por si só. Faz-se necessário 

desenvolver a escuta sensível e a capacidade de dialogar sobre 

medos, anseios e inquietações que emergem nos momentos de 

maior vulnerabilidade. A escuta das dores da alma não é 

prerrogativa exclusiva da psicologia, mas expressão de uma 



50  

dimensão profundamente humana, que deve atravessar todas as 

práticas de cuidado. Estar presente nesse tipo de encontro requer, 

antes de tudo, que o profissional tenha refletido sobre suas 

próprias questões existenciais, especialmente acerca da finitude. 

Somente quem reconhece a morte como parte da vida é capaz de 

acolhê-la com autenticidade no outro. 

 

✓ Realizar os últimos desejos. 

 

Dos participantes do estudo, 57,5% indicaram o desejo de 

ter seus últimos desejos realizados. A concretização desses 

desejos é considerada uma prática humanizadora, pois respeita a 

individualidade e o legado do paciente, podendo proporcionar 

conforto emocional e a sensação de conclusão de um ciclo. 

Permitir que pacientes realizem desejos ou rituais finais tem sido 

associado à melhora do bem-estar espiritual e à redução da 

ansiedade nos momentos finais da vida (Puchalski et al., 2009). 

 

Avaliar cuidadosamente a indicação de medidas de suporte 

avançado de vida, em diálogo com o paciente e seus familiares, 

contribui para decisões mais alinhadas às reais necessidades da 

pessoa. Discutir o prognóstico e os possíveis caminhos da 

doença, considerando valores, expectativas e preferências 

individuais, favorece um cuidado mais ético e centrado na 

pessoa. Essas escolhas podem ser expressas verbalmente ou 

registradas formalmente por meio do testamento vital 

(D’Alessandro; Pires; Forte, 2020). 

 

Vale mencionar que, no Brasil, é comum que as expressões  

“testamento  vital”  e  “diretivas  antecipadas de vontade” 

(DAV) sejam utilizadas como sinônimos, especialmente em 

documentos e resoluções, como a do CFM nº 1995/2012. No 

entanto, essa equivalência é incorreta, pois o testamento vital 

constitui apenas uma modalidade dentro das diretivas 

antecipadas, cujo escopo é mais amplo. Segundo a advogada e 

pesquisadora Dadalto (2013), o termo “testamento vital” refere-



51  

se especificamente às instruções sobre tratamentos médicos que 

o paciente deseja recusar no final da vida, enquanto as DAV 

englobam, além do testamento vital, instrumentos como a 

Procuração Duradoura para Cuidados de Saúde, a Ordem 

Médica para Tratamento de Suporte à Vida (POLST), a Ordem 

de Não Reanimar (DNR/DNAR) e, em alguns estados, a Diretiva 

Antecipada para Cuidados em Saúde Mental. 

 

Esses instrumentos jurídicos e clínicos variam conforme a 

legislação local, mas compartilham o objetivo de garantir que os 

desejos da pessoa em relação aos cuidados de saúde sejam 

respeitados, mesmo quando ela não puder mais expressá-los, 

incluindo a nomeação de um procurador para decisões 

médicas. 

 

Desse modo, conforme Dadalto (2013), a confusão 

terminológica decorre de uma tradução literal inadequada do 

termo inglês living will, reforçando que, no Brasil, o testamento 

vital integra o conjunto das diretivas antecipadas de vontade, mas 

não esgota seu conteúdo. 

 

No contexto brasileiro, a base ética das diretivas antecipadas 

de vontade está estabelecida na Resolução nº 1995/2012 do 

Conselho Federal de Medicina (CFM), que regulamenta o tema 

e define orientações sobre a manifestação prévia da vontade dos 

pacientes (CFM, 2012). 

 

Art. 1: Definir diretrizes antecipadas de vontade como “conjunto 

de desejos, prévia e expressamente manifestados pelo paciente, 

sobre cuidados e tratamentos que quer, ou não, receber 

quando estiver incapacitado de expressar, livre e 

autonomamente, sua vontade.” 

 

Art. 2: Nas decisões sobre cuidados e tratamentos de pacientes 

que se encontram incapazes de comunicar-se, ou de expressar de 

maneira livre e independente suas vontades, o médico levará em 



52  

consideração suas diretivas antecipadas de vontade. 

 

Parágrafo 1: Caso o paciente tenha designado um representante 

para tal fim, suas informações serão levadas em consideração pelo 

médico. 

 

Parágrafo 2: O médico deixará de levar em consideração as 

diretivas antecipadas de vontade do paciente ou representante legal, 

caso em sua análise, as mesmas estejam em desacordo com o Código 

de Ética Médico. 

 

Parágrafo 3: As diretivas antecipadas do paciente prevalecerão 

sobre qualquer outro parecer não médico, inclusive sobre os desejos 

dos familiares. 

 

Parágrafo 4: O médico registrará, no prontuário, as diretivas 

antecipadas de vontade que lhes foram diretamente comunicadas 

pelo paciente. 

 

Parágrafo 5: Não sendo conhecidas as diretivas antecipadas do 

paciente, não existindo um representante legal e havendo 

desacordos entre familiares, o médico deverá recorrer ao Comitê 

de Bioética da Instituição ou, na falta deste, à Comissão de Ética 

Médica do hospital ou ainda ao Conselho Regional e Federal de 

Medicina para fundamentar sua decisão sobre os conflitos éticos 

existentes. 

 

É recomendável que o médico registre em prontuário as 

diretivas antecipadas de vontade expressas verbalmente pelo 

paciente, mesmo na ausência de testemunhas ou de autenticação 

em cartório. Embora a formalização cartorial não seja exigida 

legalmente, cabe ao profissional de saúde estimular a elaboração 

dessas diretivas, utilizando linguagem clara e promovendo o 

esclarecimento de dúvidas sempre que necessário. O registro 

adequado dessas manifestações oferece à equipe assistencial uma 

base ética sólida para a tomada de decisões clínicas, 



53  

especialmente em situações em que o paciente se encontra  

incapacitado de expressar suas preferências. 

 

Embora comumente associadas a pessoas idosas ou em fase 

terminal, as diretivas antecipadas de vontade deveriam ser 

estimuladas entre adultos em geral, uma vez que podem servir 

como importante referência diante de emergências médicas ou de 

enfermidades graves de aparecimento súbito (Thompson, 2015 

apud D’Alessandro; Pires; Forte, 2020). 

 

✓ Apoio espiritual e/ou religioso 

 

O apoio espiritual é um dos pilares dos Cuidados Paliativos, 

sendo essencial para atender às dimensões existenciais do 

sofrimento. Ele ajuda a ressignificar a experiência do adoecimento 

e da morte (Puchalski et al., 2009). Nesse sentido, os resultados da 

pesquisa mostraram que 51% dos participantes almejam receber 

esse tipo de apoio. 

 

Segundo Koenig etal.(2012), pacientes que recebem suporte 

espiritual adequado apresentam melhor adaptação ao processo de 

adoecimento grave e à terminalidade. Por isso, não se pode 

negligenciar o suporte espiritual no processo de adoecimento e no 

fim da vida, uma vez que sua ausência pode agravar o sofrimento 

psíquico, comprometer a aceitação do processo de morte e 

intensificar sentimentos de desesperança (Balboni et al., 2013). 

 

O Manual de Cuidados Paliativos da ANCP (2020) reconhece 

a espiritualidade como uma dimensão essencial do cuidado 

integral, especialmente na fase final da vida. No capítulo 

“Espiritualidade em Cuidados Paliativos”, Luis Alberto Saporetti 

ressalta que o alívio dos sintomas físicos deve ser 

complementado por uma abordagem sensível ao sofrimento 

emocional e espiritual dos pacientes. A espiritualidade, nesse 

contexto, não se restringe a rituais religiosos, mas abrange 

questões mais amplas, como sentido, esperança, reconciliação e 



54  

conexão com aquilo que promove significado na vida. Por isso, 

deve ser avaliada de forma sistemática e incluída no plano de 

cuidado, com apoio de escuta qualificada e de recursos como a 

capelania (Saporetti, 2020). 

 

A dimensão espiritual constitui componente fundamental na 

prática dos Cuidados Paliativos, pois fortalece a resiliência e 

confere sentido ao sofrimento enfrentado em situações graves e 

terminais. Pessini e Bertachini (2010) lembram que a fé e os 

valores espirituais atuam como suporte em eventos críticos da 

vida, como nascimento, dor, perda e morte, oferecendo não 

apenas alívio emocional, mas também conexão com dimensões 

transcendentais da existência. Os autores enfatizam que, embora 

frequentemente associada a rituais religiosos, a espiritualidade está 

mais relacionada à busca de significado, reconciliação e 

esperança, bem como à construção de um “cálculo ético do tempo 

de vida”, reafirmando que a atenção a essa dimensão  é 

intrínseca à humanização  do cuidado. 

 

Frequentemente negligenciada nos atendimentos clínicos, a 

espiritualidade vem sendo cada vez mais reconhecida como 

dimensão essencial do cuidado integral. Segundo Puchalski et al. 

(2009), o suporte espiritual melhora a qualidade de vida de 

pacientes com doenças avançadas, ao favorecer a ressignificação 

da experiência de morrer. Em situações de finitude, o apoio 

religioso e espiritual pode proporcionar conforto, senso de 

propósito e reconciliação com a própria trajetória de vida. 

 

Harold G. Koenig, psiquiatra e diretor do Center for Spirituality, 

Theology, and Health da Duke University, é um dos principais 

estudiosos da relação entre espiritualidade e saúde. Em suas 

pesquisas, Koenig (2012) demonstra que práticas espirituais estão 

associadas a melhores desfechos em saúde, como redução da 

depressão, da ansiedade, da ideação suicida e do uso de 

substâncias. O autor destaca que a espiritualidade pode funcionar 

como recurso de enfrentamento, promovendo suporte emocional, 



55  

esperança e conexão social, além de mitigar fatores estressores e 

favorecer a adaptação diante de doenças graves. A relevância dessa 

abordagem se consolida tanto em estudos quantitativos quanto na 

prática clínica, em que a dimensão espiritual é recomendada como 

parte integrante do cuidado ao paciente. 

 

Diante desse contexto, equipes capacitadas em escuta 

espiritual ou que atuem em parceria com líderes religiosos 

podem oferecer um suporte alinhado aos valores do paciente, 

promovendo maior conforto e sentido ao longo do processo de 

adoecimento e fim da vida. 

 

✓ Conversar com o médico sobre a própria morte. 

 

Dos participantes do estudo, 3,6% indicaram que gostariam 

que a verdade sobre seu adoecimento e o fim da vida fosse 

comunicada apenas aos familiares, optando por não saber sua 

própria situação clínica. Em contrapartida, 73,3% expressaram o 

desejo de vivenciar esses momentos por meio do diálogo. A 

conversa sobre a própria morte com o médico favorece o 

planejamento antecipado e contribui para decisões mais 

alinhadas aos desejos do paciente, além de permitir que pacien- 

tes e familiares expressem medos, valores e preferências, 

fortalecendo o vínculo com o profissional e reduzindo a 

ansiedade (Wright et al., 2008). 

 

Conversas difíceis sobre a morte tendem a ser conduzidas 

com maior qualidade quando os médicos dispõem de 

formação em comunicação, aliada à disponibilidade existencial 

e ao interesse genuíno pelo cuidado que realizam. O 

envolvimento com o próprio trabalho favorece o engajamento 

profissional, pois exercer aquilo que mobiliza interiormente 

costuma impulsionar encontros mais autênticos e significativos. 

 

O artigo de Ira Byock (2002), intitulado The Meaning and 

Value of Death, propõe uma reflexão profunda sobre o 



56  

significado e o valor da morte, desafiando a visão biomédica 

tradicional que a compreende exclusivamente como falência 

terapêutica. Para o autor, embora a morte seja a antítese da vida, 

é justamente sua presença inevitável que confere profundidade e 

perspectiva à existência humana. A morte não precisa dar sentido 

à vida, mas oferece o pano de fundo contra o qual o brilho da vida 

se torna visível. Nesse sentido, é compreendida como uma 

experiência existencial que mobiliza questões essenciais sobre 

identidade, tempo, vínculos e propósito, tanto para indivíduos 

quanto para sociedades. 

 

Byock (2002) explora ainda as dimensões psicológicas e 

culturais da morte, destacando a tendência da sociedade ocidental 

de negar ou suprimir sua presença. Essa negação cultural se 

manifesta, segundo o autor, em práticas médicas que, ao objetificar 

o processo de morrer, afastam profissionais e comunidades do 

sofrimento real dos pacientes. 

 

No entanto, o confronto com a finitude pode gerar 

crescimento pessoal. Relatos de pessoas em fim da vida, como 

o do Dr. Bill Bartholome, revelam que a consciência da morte 

pode provocar um realinhamento de valores e um aumento da 

sensibilidade para aquilo que  é  verdadeiramente  importante,  

como  amor, reconciliação e presença. 

 

A espiritualidade, nesse contexto, é definida por Byock 

(2002) como uma resposta humana ao mistério da existência, 

marcada pela busca de significado, pela conexão com algo maior 

e pela transcendência. O autor propõe que o cuidado clínico, 

especialmente no fim davida, integre essas dimensões espirituais 

e relacionais, indo além da mera competência técnica. Isso 

inclui escuta, presença e acolhimento das histórias de vida dos 

pacientes. Elementos como o toque, a escuta e os rituais 

adquirem sentido ao serem resgatados como recursos de 

humanidade e de criação de vínculos que transcendem o 

momento da morte. 



57  

 

A responsabilidade pelo cuidado de pessoas em fim da vida 

deve ser assumida coletivamente pela sociedade, indo além do 

alívio físico e garantindo dignidade e senso de pertencimento. 

Segundo Byock (2002), quando comunidades se envolvem 

ativamente nesse cuidado, fortalecem vínculos sociais e 

ressignificam o processo da morte como uma experiência 

compartilhada e profundamente humana, e não exclusivamente 

médica. Nesse contexto, a morte adquire valor simbólico ao 

revelar aquilo que há de mais essencial na existência: o cuidado 

mútuo, a conexão entre as pessoas e a presença genuína. 

 

Percebe-se que as respostas apresentadas pelos participantes 

da pesquisa sobre o adoecimento e o fim da vida exigem, como 

enfatiza Américo (2009), cuidados  direcionados  aos  últimos  

momentos  de forma articulada e cuidadosa, com trabalho em 

equipe sincronizado, respeito à racionalidade terapêutica e 

atenção às singularidades de cada paciente e de sua família. 

Medo, tristeza, saudade e angústia de familiares e membros da 

equipe não devem ser desconsiderados nem tratados apenas com 

medicamentos. A decisão sobre o local da morte, seja no hospital 

ou no domicílio, deve ser construída conjuntamente com a 

família, discutida previamente com a equipe e fundamentada nas 

condições e nos recursos de apoio disponíveis, como estrutura 

domiciliar, suporte familiar e do cuidador. 

 

O auxílio de um assistente espiritual pode ser fundamental 

para o conforto da família, respeitando preceitos religiosos, 

crenças e a história de vida do doente. Ainda que muitas questões 

sobre o processo de morte permaneçam desconhecidas, diversos 

sintomas desconfortáveis podem ser controlados com carinho, 

interesse e técnicas médico-científicas. Cabe reconhecer o 

doente como pessoa humana diante de sua maior limitação: o fim 

da vida. Esse confronto, pelo qual todos passaremos, exige 

humanidade, cuidado e amor. Também requer, dos 

profissionais em Cuidados Paliativos, o máximo de 



58  

conhecimento possível sobre esse momento e a habilidade 

legítima de torná-lo mais sereno (Américo, 2009). 

 

Cuidar no adoecimento e no fim da vida é, sem dúvida, uma das 

tarefas mais desafiadoras e, ao mesmo tempo,  mais  profundas  da  

experiência  humana.  Esse cuidado desvela medos íntimos e 

desperta perguntas existenciais. Ao longo desse percurso, a vida 

exige sacralidade, presente nos silêncios, nos respiros e nas pausas 

que o corpo anuncia. Não é fácil para quem parte, tampouco 

para quem permanece. Ainda assim, há uma beleza silenciosa nos 

bastidores da assistência, capaz de reconectar profissionais e 

cuidadores com os propósitos mais verdadeiros de sua atuação. Para 

isso, é preciso reconhecer os sinais não ditos, porém eloquentes, 

sobre o que realmente importa: amar o que se faz e amar o outro 

como modo de sustentar a serenidade desse processo. 



59  

 

Recomendações e caminhos 

futuros 

 

 
Os resultados obtidos reforçam a importância de uma 

abordagem cuidadosa e respeitosa nos cenários de adoecimento, 

especialmente no contexto da morte. Com os avanços 

tecnológicos e científicos da medicina e da assistência em saúde, 

torna-se cada vez mais necessário que os profissionais 

desenvolvam habilidades de comunicação empática, criando um 

ambiente no qual o paciente se sinta seguro para expressar suas 

vontades e preocupações. 

 

O cuidado centrado no paciente deve ser uma prioridade, 

considerando suas necessidades físicas, emocionais, espirituais e 

sociais, sobretudo em momentos de maior fragilidade. A 

transparência nas conversas sobre o prognóstico e a possibilidade 

de os pacientes tomarem decisões informadas sobre seu cuidado 

constituem elementos basilares para a promoção de um cuidado 

digno. Para isso, os Cuidados Paliativos de qualidade dependem 

não apenas da implementação de práticas clínicas adequadas, 

mas também da existência de um ambiente sociocultural e 

educacional que favoreça o diálogo e o respeito à autonomia. 

Esses cuidados surgem como uma resposta essencial para 

garantir não apenas a qualidade de vida das pessoas em 

adoecimento e nos momentos finais, mas também para promover 

o alívio do sofrimento. 

 

Nesse sentido, é necessário que todos os cenários que 

integram a rede de atenção à saúde possam criar espaços de 

diálogo, educação permanente, desenvolvimento de habilidades 

comunicacionais mais adequadas e sensíveis, relações pautadas 

por bons afetos às histórias de vida e valorização das 



60  

representações simbólicas sobre a vida, o adoecer e o morrer. É 

fundamental que a sociedade, para além dos campos assistenciais 

descritos, possa reinvestir naquilo que constitui a própria 

existência humana: a vida e suas mortes. 

 

Diante disso, recomenda-se o desenvolvimento de pesquisas 

de opinião sobre o cuidado no adoecimento e no fim da vida em 

outros estados brasileiros, com o objetivo de construir um 

panorama nacional das percepções da população e subsidiar 

políticas públicas fundamentadas em evidências locais. Além 

disso, é fundamental que essas investigações sejam realizadas 

de forma contínua ao longo do tempo, possibilitando a 

identificação de mudanças nas percepções, nos valores culturais 

e nas necessidades da população diante do adoecimento e da 

terminalidade da vida. Estudos longitudinais ou periódicos são 

essenciais para captar transformações sociais, avanços na oferta 

de cuidados e eventuais impactos de políticas públicas 

implementadas, assegurando que o planejamento em saúde 

permaneça sensível às realidades locais e atualizado em relação 

às expectativas da sociedade. 

 

Tudo isso convoca uma mudança de paradigma: da mera 

intervenção biomédica para um cuidado que reconhece o sujeito 

em sua totalidade, considerando corpo, história, vínculos, valores 

e desejos. Essa compreensão está na base dos achados do estudo 

realizado com a população sergipana, que revela desejos claros 

por cuidado integral, escuta qualificada, respeito à vontade 

individual e preparo das instituições de saúde para acolher o 

processo de morrer como parte da vida. Assim, proposições de 

políticas públicas, como a implantação de serviços, campanhas 

educativas, inclusão dos Cuidados Paliativos na formação 

profissional e fortalecimento de redes de cuidado, configuram-

se como desdobramentos concretos dessa visão, que coloca a 

dignidade e a autonomia no centro das práticas em saúde pública, 

especialmente diante da finitude. A existência consciente e 

respeitada, mesmo em sua fragilidade, afirma-se, portanto, 



61  

como um direito que o Estado deve garantir, não apenas por 

normatização, mas por compromisso ético com a vida em todas 

as suas etapas e complexidades. 



62  

Referências 

 
 

ACADEMIA NACIONAL DE CUIDADOS PALIATIVOS (ANCP). 

Análise situacional e recomendações para desenvolvimento de 

cuidados paliativos no Brasil. São Paulo: ANCP, 2021. Disponível em: 

https://paliativo.org.br/analise-situacional-recomendacoes-ancp-

desenvolvimento-cuidados-paliativos-brasil/. Acesso em: 17 jun. 2025. 

ACADEMIA NACIONAL DE CUIDADOS PALIATIVOS (ANCP). 

Manual de cuidados paliativos. 3. ed. São Paulo: ANCP, 2021. 

ACADEMIA NACIONAL DE CUIDADOS PALIATIVOS. Caderno de 

cuidados paliativos. São Paulo: ANCP, 2012. Disponível em: 

https://dms.ufpel.edu.br/static/bib/manual_de_cuidados_paliativos_ancp.

pdf. Acesso em: 17 jun. 2025. 

ALVES, R. S. F.; OLIVEIRA, F. F. B. Cuidados paliativos para 

profissionais de saúde: avanços e dificuldades. Psicologia: Ciência e 

Profissão, v. 42, e238471, 2022. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/pcp/a/YjthVg7rxNhm5nhDqrsCqTQ. Acesso em: 

10 jun. 2024. 

ALVES, Rubem. A morte como conselheira. São Paulo: Paulus, 1991. 

AMÉRICO, A. O cuidado nos últimos momentos de vida. In: PESSINI, 

L.; BERTACHINI, L. (org.). Humanização e cuidados paliativos. 3. ed. 

São Paulo: Loyola, 2009. p. 289–304. 

ARANTES, A. C. Q. Histórias lindas de morrer. Rio de Janeiro: 

Sextante, 2020. 

ARIÈS, P. História da morte no Ocidente: da Idade Média aos nossos 

dias. Rio de Janeiro: Francisco Alves, 1977. 

https://paliativo.org.br/analise-situacional-recomendacoes-ancp-desenvolvimento-cuidados-paliativos-brasil/
https://paliativo.org.br/analise-situacional-recomendacoes-ancp-desenvolvimento-cuidados-paliativos-brasil/
https://dms.ufpel.edu.br/static/bib/manual_de_cuidados_paliativos_ancp.pdf
https://dms.ufpel.edu.br/static/bib/manual_de_cuidados_paliativos_ancp.pdf
https://www.scielo.br/j/pcp/a/YjthVg7rxNhm5nhDqrsCqTQ


63  

BACK, A. L. et al. Communication about serious illness care goals: a 

review and synthesis of best practices. JAMA Internal Medicine, 

Chicago, v. 179, n. 2, p. 202–210, 2019. 

BAILE, W. F.; BUCKMAN, R.; LENZI, R.; GLOBER, G.; BEALE, E. 

A.; KUDELKA, A. P. SPIKES — a six-step protocol for delivering 

bad news: application to the patient with cancer. The Oncologist, 

Durham, v. 5, n. 4, p. 302–311, 2000. DOI: 10.1634/theoncologist.5-4-

302. Disponível em: 

https://theoncologist.onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1634/theoncologist.5

-4-302. Acesso em: 7 jan. 2025. 

BALBONI, T. A. et al. Spiritual care and psychosocial outcomes in 

patients with advanced cancer. Journal of Clinical Oncology, v. 31, n. 

4, p. 461–467, 2013. DOI: 10.1200/JCO.2012.44.9974. Disponível em: 

https://ascopubs.org/doi/10.1200/JCO.2012.44.9974. Acesso em: 3 jan. 

2025. 

BARBOSA, P. B.; SILVA COSTA, S. da; SANTOS, M. W. S. dos; 

MELO GUEDES, C. Ações de enfermagem nos cuidados paliativos ao 

paciente em tratamento oncológico. Revista Ibero-Americana de 

Humanidades, Ciências e Educação, v. 1, n. 1, p. 269–294, 2024. 

Disponível em: https://periodicorease.pro.br/rease/article/view/17359. 

Acesso em: 10 jun. 2024. 

BEAUCHAMP, T. L.; CHILDRESS, J. F. Principles of biomedical 

ethics. 8. ed. New York: Oxford University Press, 2019. 

BECKER, E. A negação da morte: uma abordagem psicológica da 

finitude humana. Tradução de Luiz Carlos do Nascimento Silva. Rio de 

Janeiro: Record, 2007. 

BJÖRKHEM-BERGMAN, L. Overtreatment in end-of-life care: how 

can we do better? Acta Oncologica, v. 61, n. 12, p. 1435–1436, 2022. 

DOI: 10.1080/0284186X.2023.2164919. Disponível em: 

https://pubmed.ncbi.nlm.nih.gov/36622891/. Acesso em: 3 jan. 2025. 

https://periodicorease.pro.br/rease/article/view/17359
https://pubmed.ncbi.nlm.nih.gov/36622891/


64  

BJÖRKHEM-BERGMAN, L. Overtreatment in end-of-life care: how 

can we do better? Acta Oncologica, v. 61, n. 12, p. 1435–1436, 2022. 

DOI: 10.1080/0284186X.2023.2164919. Disponível em: 

https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/0284186X.2023.2164919. 

Acesso em: 24 jun. 2025. 

BOMBASSARO, M. A. et al. Os cuidados paliativos na visão dos 

familiares de idosos residentes em uma instituição de longa 

permanência. Revista Eletrônica Acervo Saúde, v. 13, n. 11, p. e8969, 

2021. Disponível em: 

https://acervomais.com.br/index.php/saude/article/view/8969/5560. 

Acesso em: 12 out. 2024. 

BOURDIEU, P. A opinião pública não existe. In: BOURDIEU, P. 

Questões de sociologia. Rio de Janeiro: Marco Zero, 1985. p. 152–162. 

BRASIL. Conselho Federal de Medicina. Resolução nº 1.805, de 9 de 

novembro de 2006. Diário Oficial da União: seção 1, Brasília, DF, n. 

227, p. 169, 28 nov. 2006. Disponível em: 

https://sistemas.cfm.org.br/normas/visualizar/resolucoes/BR/2006/1805. 

Acesso em: 10 jun. 2024. 

BRASIL. Ministério da Saúde. Portaria GM/MS nº 3.681, de 7 de maio 

de 2024. Diário Oficial da União: seção 1, Brasília, DF, p. 215, 22 maio 

2024. Disponível em: 

https://bvsms.saude.gov.br/bvs/saudelegis/gm/2024/prt3681_22_05_2024

.html. Acesso em: 29 maio 2024. 

BRASIL. Ministério da Saúde; HOSPITAL SÍRIO-LIBANÊS. Manual 

de cuidados paliativos. 2. ed. rev. e ampl. São Paulo: Hospital Sírio-

Libanês; Ministério da Saúde, 2023. 424 p. (Programa de Cuidados 

Paliativos no SUS – Atenção Hospitalar, Ambulatorial Especializada e 

Atenção Domiciliar, 2021–2023). Disponível em: 

https://www.gov.br/saude/pt-br/centrais-de-conteudo/publicacoes/guias-

e-manuais/2023/manual-de-cuidados-paliativos-2a-edicao/view. Acesso 

em: 3 jan. 2026. 

https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/0284186X.2023.2164919
https://sistemas.cfm.org.br/normas/visualizar/resolucoes/BR/2006/1805
https://bvsms.saude.gov.br/bvs/saudelegis/gm/2024/prt3681_22_05_2024.html
https://bvsms.saude.gov.br/bvs/saudelegis/gm/2024/prt3681_22_05_2024.html
https://www.gov.br/saude/pt-br/centrais-de-conteudo/publicacoes/guias-e-manuais/2023/manual-de-cuidados-paliativos-2a-edicao/view
https://www.gov.br/saude/pt-br/centrais-de-conteudo/publicacoes/guias-e-manuais/2023/manual-de-cuidados-paliativos-2a-edicao/view


65  

BREITBART, W.; ROSENFELD, B.; PESSIN, H.; KAIM, M.; 

FUNESTI-ESCH, J.; GALJETTA, M. et al. Depression, hopelessness, 

and desire for hastened death in terminally ill patients with cancer. 

JAMA, Chicago, v. 284, n. 22, p. 2907–2911, 2000. DOI: 

10.1001/jama.284.22.2907. Disponível em: 

https://jamanetwork.com/journals/jama/fullarticle/193350. Acesso em: 3 

jan. 2026. 

BYOCK, I. The meaning and value of death. Journal of Palliative 

Medicine, v. 5, n. 2, p. 279–288, 2002. DOI: 

10.1089/109662102753641278. Disponível em: 

https://www.liebertpub.com/doi/10.1089/109662102753641278. Acesso 

em: 2 jan. 2026. 

CARVALHO, M. V. B. O cuidar no processo de morrer com 

dignidade. In: FIGUEIREDO, M. T. A. (org.). Coletânea de textos sobre 

cuidados paliativos e tanatologia. São Paulo: Universidade Federal de 

São Paulo, Setor de Cuidados Paliativos da Disciplina de Clínica Médica 

(Ambulatório de Cuidados Paliativos), 2006. Disponível em: 

https://dms.ufpel.edu.br/static/bib/cuidados_paliativos_e_tanatologia.pdf. 

Acesso em: 3 jan. 2020. 

CASSELL, E. J. The nature of suffering and the goals of medicine. 

New England Journal of Medicine, v. 306, n. 11, p. 639–645, 1982. 

Disponível em: 

https://www.nejm.org/doi/full/10.1056/NEJM198203183061104. Acesso 

em: 3 jan. 2025. 

CASSORLA, R. Da morte. São Paulo: Papirus, 1991. 

CHERNY, N. I. et al. Cancer pain management: ESMO Clinical 

Practice Guidelines. Annals of Oncology, v. 26, supl. 5, p. v119–v133, 

2015. Disponível em: 

https://academic.oup.com/annonc/article/26/suppl_5/v119/2800583. 

Acesso em: 3 jan. 2025. 

https://jamanetwork.com/journals/jama/fullarticle/193350
https://www.liebertpub.com/doi/10.1089/109662102753641278
https://dms.ufpel.edu.br/static/bib/cuidados_paliativos_e_tanatologia.pdf
https://www.nejm.org/doi/full/10.1056/NEJM198203183061104


66  

CLARK, D. To comfort always: a history of palliative medicine since 

the nineteenth century. Oxford: Oxford University Press, 2016. 

CONSELHO FEDERAL DE MEDICINA. Resolução nº 1.995, de 9 de 

agosto de 2012. Dispõe sobre as diretivas antecipadas de vontade dos 

pacientes. Diário Oficial da União: seção 1, Brasília, DF, 31 ago. 2012. 

Disponível em: 

https://portal.cfm.org.br/images/PDF/resolucao_cfm_1995_2012.pdf. 

Acesso em: 17 jun. 2025. 

CUNHA, L. B. Representações sociais da morte: um estudo com 

profissionais de saúde. Psicologia: Teoria e Prática, São Paulo, v. 17, n. 

2, p. 84–94, 2015. 

D’ALESSANDRO, M. P. S. et al. Manual de cuidados paliativos. São 

Paulo: Hospital Sírio-Libanês; Ministério da Saúde, 2020. v. 1. 

Disponível em: https://cuidadospaliativos.org/uploads/2020/12/Manual-

Cuidados-Paliativos.pdf. Acesso em: 28 jul. 2024. 

DADALTO, L. Testamento vital e diretivas antecipadas de vontade: 

autonomia privada no fim da vida. 2. ed. Rio de Janeiro: Lumen Juris, 

2013. 

EAPC – EUROPEAN ASSOCIATION FOR PALLIATIVE CARE. 

White paper on standards and norms for hospice and palliative care 

in Europe: Part 1. European Journal of Palliative Care, v. 22, n. 5, p. 

229–233, 2015. Disponível em: Content/nymk4t-

BLkqv2R0xQp9a9Q/Text/EAPC%20White%20Paper%20on%20standar

ds%20and%20norms%20for%20hospice%20and%20palliative%20care%

20in%20Europe%20part%201.pdf. Acesso em: 19 jan. 2026. 

FERREIRA, A. M. V. A enfermagem oncológica nos cuidados 

paliativos: uma revisão sistemática integrativa. Revista Portal: Saúde 

e Sociedade, v. 5, n. 1, p. 1363–1379, 2020. Disponível em: 

https://seer.ufal.br/index.php/nuspfamed/article/viewFile/9347/7493. 

Acesso em: 10 jun. 2024. 

https://cuidadospaliativos.org/uploads/2020/12/Manual-Cuidados-Paliativos.pdf
https://cuidadospaliativos.org/uploads/2020/12/Manual-Cuidados-Paliativos.pdf


67  

FERREIRA, R. E. B.; SIGNOLFI, R. R.; PENA, J. C.; BOBROFF, M. C. 

C. Conhecimento de familiares e cuidadores sobre cuidados 

paliativos: revisão integrativa de literatura. Brazilian Journal of 

Development, v. 8, n. 11, p. 73142–73159, 2022. Disponível em: 

https://ojs.brazilianjournals.com.br/ojs/index.php/BRJD/article/view/5418

1. Acesso em: 3 jan. 2025. 

FERRELL, B. R.; COYLE, N.; PAICE, J. A. (eds.). Oxford Textbook of 

Palliative Nursing. 4. ed. Oxford; New York: Oxford University Press, 

2015. ISBN 978-0-19-933234-2. Disponível em: 

https://global.oup.com/academic/product/oxford-textbook-of-palliative-

nursing-9780199332342. Acesso em: 19 jan. 2026. 

GERMANA, H. G. G. B. Cuidados paliativos no mundo. Revista 

Brasileira de Cancerologia, v. 62, n. 3, p. 267–270, 2016. Disponível em: 

https://rbc.inca.gov.br/revista/index.php/revista/article/view/343. Acesso 

em: 28 jul. 2024. 

GLÓRIA, F. P. et al. Cuidados paliativos como terapêutica no 

conforto do paciente. Revista Eletrônica Acervo Saúde, v. 15, n. 7, p. 

e10753, 2022. DOI: 10.25248/reas.e10753.2022. Disponível em: 

https://acervomais.com.br/index.php/saude/article/download/10753/6358. 

Acesso em: 10 jun. 2024. 

GOMES, B. et al. Preferences for place of death if faced with 

advanced cancer: a population survey in England, Flanders, 

Germany, Italy, the Netherlands, Portugal and Spain. Annals of 

Oncology, v. 23, n. 8, p. 2006–2015, 2012. DOI: 

10.1093/annonc/mds003. Disponível em: 

https://academic.oup.com/annonc/article/23/8/2006/237703. Acesso em: 

19 jan. 2026. 

GÓMEZ-SANCHO, M. et al. Atención médica al final de la vida: 

conceptos y definiciones. Gaceta Médica de Bilbao, v. 112, n. 4, p. 229–

233, 2015. Disponível em: 

https://ojs.brazilianjournals.com.br/ojs/index.php/BRJD/article/view/54181
https://ojs.brazilianjournals.com.br/ojs/index.php/BRJD/article/view/54181
https://rbc.inca.gov.br/revista/index.php/revista/article/view/343
https://acervomais.com.br/index.php/saude/article/download/10753/6358


68  

https://www.gacetamedicabilbao.eus/index.php/gacetamedicabilbao/articl

e/view/38/39. Acesso em: 19 jan. 2026. 

GRACIA, D. Pensar a bioética: metas e desafios. São Paulo: Loyola, 

2010. 

HANCOCK, K.; CLAYTON, J. M.; PARKER, S. M.; WALDER, S.; 

BUTOW, P. N.; CARRICK, S.; CURROW, D.; GHERSI, D.; GLARE, 

P.; HAGERTY, R.; TATTERSALL, M. H. N. Truth-telling in 

discussing prognosis in advanced life-limiting illnesses: a systematic 

review. Palliative Medicine, London, v. 21, n. 6, p. 507–517, 2007. DOI: 

10.1177/0269216307080823. Disponível em: 

https://pubmed.ncbi.nlm.nih.gov/17846091/. Acesso em: 7 jan. 2025. 

HERMES, H. R.; LAMARCA, I. C. A. Cuidados paliativos: uma 

abordagem a partir das categorias profissionais de saúde. Ciência & 

Saúde Coletiva, v. 18, n. 9, p. 2577–2588, 2013. Disponível em: 

https://www.scielosp.org/pdf/csc/2013.v18n9/2577-2588/pt. Acesso em: 

7 jun. 2024. 

HEUFEL, M.; KOUROUCHE, S.; LO, A. W. S.; THOMAS, B.; HOOD, 

L.; CURTIS, K. End of life care pathways in the Emergency 

Department and their effects on patient and health service outcomes: 

an integrative review. International Emergency Nursing, v. 61, p. 

101153, 2022. Disponível em: 

https://pubmed.ncbi.nlm.nih.gov/35240435. Acesso em: 7 jun. 2024. 

HOFFMANN, L. B.; SANTOS, A. B. B.; CARVALHO, R. T. Sentidos 

de vida e morte: reflexões de pacientes em cuidados paliativos. 

Psicologia USP, v. 32, e180037, 2021. DOI: 10.1590/0103-

6564.2021.32180037. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/pusp/a/tQ8sz8VyWbGJykWMBLrmv9R/. Acesso 

em: 24 jun. 2025. 

KASTENBAUM, R.; AISENBERG, R. Psicologia da morte. São Paulo: 

Pioneira, 1983. 

https://www.gacetamedicabilbao.eus/index.php/gacetamedicabilbao/article/view/38/39
https://www.gacetamedicabilbao.eus/index.php/gacetamedicabilbao/article/view/38/39
https://pubmed.ncbi.nlm.nih.gov/17846091/
https://www.scielosp.org/pdf/csc/2013.v18n9/2577-2588/pt
https://pubmed.ncbi.nlm.nih.gov/35240435
https://www.scielo.br/j/pusp/a/tQ8sz8VyWbGJykWMBLrmv9R/


69  

KELLEY, A. S.; MORRISON, R. S. Palliative care for the seriously ill. 

New England Journal of Medicine, v. 373, n. 8, p. 747–755, 2015. 

Disponível em: 

https://www.nejm.org/doi/pdf/10.1056/NEJMra1404684?download=true. 

Acesso em: 7 jun. 2024. 

KNAUL, F. M. et al. The Lancet Commission on the Value of Death: 

bringing death back into life. The Lancet Global Health, v. 13, n. 1, p. 

e1–e78, 2025. Disponível em: 

https://www.thelancet.com/journals/langlo/article/PIIS2214-

109X(24)00068-3/fulltext. Acesso em: 24 jun. 2025. 

KOENIG, H. G. Religion, spirituality, and health: the research and 

clinical implications. ISRN Psychiatry, [s. l.], v. 2012, Article ID 

278730, 2012. DOI: 10.5402/2012/278730. Disponível em: 

https://pubmed.ncbi.nlm.nih.gov/23762764/. Acesso em: 7 jan. 2026. 

KOVÁCS, M. J. Educação para a morte: desafios na formação de 

profissionais de saúde e educação. São Paulo: Casa do Psicólogo, 2003. 

KÜBLER-ROSS, E. Sobre a morte e o morrer. São Paulo: Martins 

Fontes, 2008. 

LANGARO, F. “Salva o velho!”: relato de atendimento em psicologia 

hospitalar e cuidados paliativos. Psicologia: Ciência e Profissão, v. 37, 

n. 1, p. 224–235, 2017. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/pcp/a/4Yqx6jQdrK78VxXYz4hXYqC/?lang=pt. 

Acesso em: 7 jun. 2024. 

LARANJEIRA, C. A dignidade no processo de morrer: contributos 

dos cuidados paliativos. Revista de Bioética y Derecho, n. 41, p. 111–

125, 2018. Disponível em: 

https://revistes.ub.edu/index.php/RBD/article/view/21165. Acesso em: 24 

jun. 2025. 

https://pubmed.ncbi.nlm.nih.gov/23762764/
https://www.scielo.br/j/pcp/a/4Yqx6jQdrK78VxXYz4hXYqC/?lang=pt


70  

MAINGUÉ, P. C. P. M. et al. Discussão bioética sobre o paciente em 

cuidados de fim de vida. Revista Bioética, v. 28, n. 1, p. 135–146, 2020. 

Disponível em: 

https://revistabioetica.cfm.org.br/revista_bioetica/article/view/2167. 

Acesso em: 7 jun. 2024. 

MARCUCCI, F. C. I.; CABRERA, M. A. S. Morte no hospital e no 

domicílio: influências populacionais e das políticas de saúde em 

Londrina, Paraná, Brasil (1996 a 2010). Ciência & Saúde Coletiva, Rio 

de Janeiro, v. 20, n. 3, p. 833–840, 2015. DOI: 10.1590/1413-

81232015203.04302014. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/csc/a/cnb5nyztM3BLtYCfKdXBC6C/?lang=pt. 

Acesso em: 3 jan. 2026. 

MARTINS, A. et al. Comunicação de notícias difíceis no contexto dos 

cuidados paliativos: desafios e recomendações. Revista Bioethikos, v. 

16, n. 2, p. 249–258, 2022. Disponível em: 

https://revistas.unisa.br/index.php/bioethikos/article/view/3009. Acesso 

em: 24 jun. 2025. 

MARTINS, D. P.; FUZINELLI, J. P. D.; ROSSIT, R. A. S. Trabalho em 

equipe e comunicação no cuidado oncológico: revisão integrativa. 

Research, Society and Development, v. 11, n. 12, e295111234630, 2022. 

DOI: 10.33448/rsd-v11i12.34630. Disponível em: 

https://rsdjournal.org/index.php/rsd/article/view/34630. Acesso em: 12 

out. 2024. 

MEDEIROS, H. de A.; CARVALHO, R. T.; OLIVEIRA, A. C.; 

MENDONÇA, C. Análise documental sobre cuidados paliativos no 

Sistema Único de Saúde: apontamentos sobre adoecimento e fim de 

vida. Saberes Plurais: Educação na Saúde, v. 8, n. 1, e139522, 2024. 

Disponível em: 

https://seer.ufrgs.br/index.php/saberesplurais/article/view/139522. Acesso 

em: 3 jan. 2026. 

https://revistabioetica.cfm.org.br/revista_bioetica/article/view/2167
https://www.scielo.br/j/csc/a/cnb5nyztM3BLtYCfKdXBC6C/?lang=pt
https://rsdjournal.org/index.php/rsd/article/view/34630
https://seer.ufrgs.br/index.php/saberesplurais/article/view/139522


71  

MENDES, C. A.; MARQUES, J. R. N. A autonomia da vontade no fim 

da vida e o direito de antecipar escolhas. Brazilian Journal of 

Development, v. 7, n. 9, p. 90403–90418, 2021. Disponível em: 

https://ojs.brazilianjournals.com.br/ojs/index.php/BRJD/article/view/3605

4. Acesso em: 12 out. 2024. 

MINAYO, M. C. de S. O desafio do conhecimento: pesquisa 

qualitativa em saúde. 14. ed. São Paulo: Hucitec, 2014. 

MINAYO, M. C. de S. Pesquisa social: teoria, método e criatividade. 

18. ed. Petrópolis: Vozes, 2001. 

MINISTÉRIO DA SAÚDE (Brasil). Diretrizes para a organização dos 

cuidados paliativos no âmbito do SUS: atenção domiciliar, atenção 

hospitalar e atenção ambulatorial. Brasília: Ministério da Saúde, 2018. 

Disponível em: 

https://bvsms.saude.gov.br/bvs/publicacoes/diretrizes_cuidados_paliativo

s_sus.pdf. Acesso em: 17 jun. 2025. 

OPAS – ORGANIZAÇÃO PAN-AMERICANA DA SAÚDE. Atlas de 

cuidados paliativos da América Latina: revelando o panorama. 

Houston: Houston Palliative Care Institute; ALCP – Asociación 

Latinoamericana de Cuidados Paliativos, 2020. Disponível em: 

https://www.alcpaliativos.org/uploads/ck/files/Atlas%20CP%20AL%202

020.pdf. Acesso em: 17 jun. 2025. 

ORGANIZAÇÃO MUNDIAL DA SAÚDE (OMS). Definition of 

palliative care. Geneva: World Health Organization, 2002. Disponível 

em: https://palliativecarensw.org.au/wp-content/uploads/2022/02/WHO-

and-new-consensus-definition-of-PC.pdf. Acesso em: 3 jan. 2026. 

ORGANIZAÇÃO MUNDIAL DA SAÚDE (OMS). Palliative care. 

Geneva: World Health Organization, 2020. Disponível em: 

https://www.who.int/news-room/fact-sheets/detail/palliative-care. Acesso 

em: 3 jan. 2026. 

https://ojs.brazilianjournals.com.br/ojs/index.php/BRJD/article/view/36054
https://ojs.brazilianjournals.com.br/ojs/index.php/BRJD/article/view/36054
https://palliativecarensw.org.au/wp-content/uploads/2022/02/WHO-and-new-consensus-definition-of-PC.pdf
https://palliativecarensw.org.au/wp-content/uploads/2022/02/WHO-and-new-consensus-definition-of-PC.pdf
https://www.who.int/news-room/fact-sheets/detail/palliative-care


72  

PESSIN, H. et al. Existential despair and suffering in the terminally 

ill: the role of meaning and purpose. Journal of Palliative Medicine, v. 

12, n. 10, p. 938–939, 2009. Disponível em: 

https://www.liebertpub.com/doi/10.1089/jpm.2009.0073. Acesso em: 3 

jan. 2026. 

PESSINI, L.; BERTACHINI, L. A importância da dimensão espiritual 

na prática dos cuidados paliativos. Revista Bioethikos, v. 4, n. 3, p. 

315–323, 2010. 

PESSINI, L.; BERTACHINI, L. Humanização e cuidados paliativos. 4. 

ed. São Paulo: Editora do Centro São Camilo/Loyola, 2009. 

PIRES, V. L. A. Sobrecarga do cuidador informal de adultos com 

cancro avançado em cuidados paliativos. 2019. Dissertação (Mestrado 

em Cuidados Paliativos) – Instituto Politécnico de Castelo Branco, 

Castelo Branco, 2019. Disponível em: 

https://repositorio.ipcb.pt/bitstreams/b9de8a64-3488-4bbf-a1da-

4cffd445821a/download. Acesso em: 10 jun. 2024. 

PORTENOY, R. K.; LESAGE, P. Management of cancer pain. The 

Lancet, v. 353, n. 9165, p. 1695–1700, 1999. Disponível em: 

https://www.thelancet.com/journals/lancet/article/PIIS0140-

6736(99)01306-0/fulltext. Acesso em: 3 jan. 2026. 

PORTO, G.; LUSTOSA, M. A. Psicologia hospitalar e cuidados 

paliativos. Revista da Sociedade Brasileira de Psicologia Hospitalar, v. 

13, n. 1, p. 76–93, 2010. Disponível em: 

https://revistasbph.emnuvens.com.br/revista/article/view/454. Acesso em: 

10 jun. 2024. 

PROCÓPIO, A. V. Saber dizer adeus: reflexões sobre a finitude da 

vida. Campinas: D7, 2020. 

PROCÓPIO, K. Ensaios de filosofia: a filosofia caseira. 1. ed. [S.l.]: 

Edição do autor, 2011. 

https://revistasbph.emnuvens.com.br/revista/article/view/454


73  

PUCHALSKI, C. M. et al. Improving the quality of spiritual care as a 

dimension of palliative care: the report of the Consensus Conference. 

Journal of Palliative Medicine, v. 12, n. 10, p. 885–904, 2009. Disponível 

em: https://www.liebertpub.com/doi/10.1089/jpm.2009.014. Acesso em: 

3 jan. 2026. 

QUILL, T. E.; ABERNETHY, A. P. Generalist plus specialist palliative 

care: creating a more sustainable model. New England Journal of 

Medicine, v. 368, n. 13, p. 1173–1175, 2013. Disponível em: 

https://www.nejm.org/doi/full/10.1056/NEJMp1215620. Acesso em: 3 

jan. 2026. 

REGO, S.; PALÁCIOS, M. A finitude humana e a saúde pública. 

Cadernos de Saúde Pública, Rio de Janeiro, v. 22, n. 8, p. 1755–1760, 

ago. 2006. DOI: 10.1590/S0102-311X2006000800025. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/csp/a/6qDbmhB6rBGZbQfFh35rWjc/?lang=pt. 

Acesso em: 3 jan. 2026. 

REIGADA, C. et al. O suporte à família em cuidados paliativos / 

Family support in palliative care. Textos & Contextos (Porto Alegre), v. 

13, n. 1, p. 159–169, 2014. DOI: 10.15448/1677-9509.2014.1.16478. 

Disponível em: 

https://revistaseletronicas.pucrs.br/ojs/index.php/fass/article/view/16478/

11761. Acesso em: 10 jun. 2024. 

RODRIGUES, J. C. Tabu da morte. 2. ed. Rio de Janeiro: Editora 

Fiocruz, 2006. 

RODRIGUES, L. F.; SILVA, J. F. M.; CABRERA, M. Cuidados 

paliativos: percurso na atenção básica no Brasil. Cadernos de Saúde 

Pública, v. 38, n. 9, e00130222, 2022. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/csp/a/qjwcSPXn5YFBVDsFw5kgB7c/?lang=pt. 

Acesso em: 3 jan. 2026. 

SANTOS, A. F. dos; FERREIRA, E. A.; GUIRRO, Ú. D. Atlas dos 

cuidados paliativos no Brasil 2019. São Paulo: Academia Nacional de 

https://www.nejm.org/doi/full/10.1056/NEJMp1215620
https://www.scielo.br/j/csp/a/6qDbmhB6rBGZbQfFh35rWjc/?lang=pt


74  

Cuidados Paliativos, 2020. Disponível em: https://paliativo.org.br/wp-

content/uploads/2020/05/ATLAS_2019_final_compressed.pdf. Acesso 

em: 7 jun. 2024. 

SANTOS, A. F. J. dos; FERREIRA, E. A. L.; GUIRRO, Ú. B. P. Atlas 

dos cuidados paliativos no Brasil 2019. São Paulo: Academia Nacional 

de Cuidados Paliativos – ANCP, 2020. Disponível em: 

https://paliativo.org.br/wp-

content/uploads/2020/05/ATLAS_2019_final_compressed.pdf. Acesso 

em: 3 jan. 2026. 

SANTOS, E. C. S. dos. Cuidados paliativos e o protagonismo do 

paciente através das diretivas antecipadas de vontade. Revista 

Técnico-Científica CEJAM, v. 3, e202430027, 2024. Disponível em: 

https://revista.cejam.org.br/index.php/rtcc/article/view/e202430027. 

Acesso em: 12 out. 2024. 

SANTOS, F. S. (org.). Cuidados paliativos: discutindo a vida, a morte 

e o morrer. São Paulo: Editora Atheneu, 2009. 

SANTOS, R. da S.; PASKLAN, A. N. P.; VALE, I. S.; LEITÃO, I. E. S.; 

BARROS, B. F. M.; SANTIAGO, F. A. O.; LIMA, S. F. Percepção de 

cuidados paliativos dos profissionais de saúde no ambiente hospitalar 

do município de Pinheiro-MA. Revista de Atenção à Saúde, v. 19, n. 69, 

p. 373–382, jul./set. 2021. Disponível em: 

https://seer.uscs.edu.br/index.php/revista_ciencias_saude/article/view/780

7. Acesso em: 3 jan. 2026. 

SAPORETTI, L. A. Espiritualidade em cuidados paliativos. In: ANCP 

– ACADEMIA NACIONAL DE CUIDADOS PALIATIVOS. Manual de 

cuidados paliativos. 2. ed. São Paulo: Hospital Sírio-Libanês; Ministério 

da Saúde, 2020. p. 522–523. Disponível em: 

https://www.gov.br/saude/pt-br/centrais-de-conteudo/publicacoes/guias-

e-manuais/2023/manual-de-cuidados-paliativos-2a-edicao/@Set23.pdf. 

Acesso em: 3 jan. 2026. 

https://paliativo.org.br/wp-content/uploads/2020/05/ATLAS_2019_final_compressed.pdf
https://paliativo.org.br/wp-content/uploads/2020/05/ATLAS_2019_final_compressed.pdf
https://paliativo.org.br/wp-content/uploads/2020/05/ATLAS_2019_final_compressed.pdf
https://paliativo.org.br/wp-content/uploads/2020/05/ATLAS_2019_final_compressed.pdf
https://revista.cejam.org.br/index.php/rtcc/article/view/e202430027
https://seer.uscs.edu.br/index.php/revista_ciencias_saude/article/view/7807
https://seer.uscs.edu.br/index.php/revista_ciencias_saude/article/view/7807


75  

SEPÚLVEDA, C.; MARLIN, A.; YANAEZ, T. Cuidados paliativos: 

uma abordagem integrada (Palliative care: the World Health 

Organization’s global perspective). Journal of Pain and Symptom 

Management, v. 24, n. 2, p. 91–96, 2002. DOI: 10.1016/S0885-

3924(02)00440-2. Disponível em: 

https://pubmed.ncbi.nlm.nih.gov/12231124/. Acesso em: 3 jan. 2026. 

SILVA FILHO, C. E. G. D. et al. Conhecimento de pacientes com 

câncer sobre cuidados paliativos: estudo bibliométrico. Revista 

Bioética, v. 31, e3018PT, 2024. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/bioet/a/RWNKYwGHBHqCMCQ84mQLjfN/. 

Acesso em: 12 out. 2024. 

SILVA, E. P.; SUDIGURSKY, D. Concepções sobre cuidados 

paliativos: revisão bibliográfica. Acta Paulista de Enfermagem, v. 21, n. 

3, p. 504–508, 2008. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/ape/a/stc93mrQ9mGyH5J68hkfDCm/?format=pdf

&lang=pt. Acesso em: 10 jun.2024 

SILVA, F. S.; PACHEMSHY, L. R.; RODRIGUES, I. G. Percepção de 

enfermeiros intensivistas sobre distanásia em unidade de terapia 

intensiva. Revista Brasileira de Terapia Intensiva, v. 21, n. 2, p. 148–

154, 2009. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/rbti/a/88J9fJQhtd4PFBydjTp3c9R/?lang=pt. 

Acesso em: 10 jun. 2024. 

SILVA, J. L. R. da et al. Transição para os cuidados paliativos: ações 

facilitadoras para uma comunicação centrada no cliente oncológico. 

REME – Revista Mineira de Enfermagem, v. 24, e1330, 2020. Disponível 

em: https://periodicos.ufmg.br/index.php/reme/article/view/49930. 

Acesso em: 7 jun. 2024. 

SILVA, T. P. Cuidados paliativos de fim de vida à criança e ao 

adolescente com câncer: proposta de oficinas para a equipe de 

enfermagem. 2020. 139 f. Dissertação (Mestrado em Enfermagem) – 

Universidade Federal Fluminense, Niterói, 2020. Disponível em: 

https://pubmed.ncbi.nlm.nih.gov/12231124/
https://www.scielo.br/j/bioet/a/RWNKYwGHBHqCMCQ84mQLjfN/
https://www.scielo.br/j/ape/a/stc93mrQ9mGyH5J68hkfDCm/?format=pdf&lang=pt
https://www.scielo.br/j/ape/a/stc93mrQ9mGyH5J68hkfDCm/?format=pdf&lang=pt
https://www.scielo.br/j/rbti/a/88J9fJQhtd4PFBydjTp3c9R/?lang=pt
https://periodicos.ufmg.br/index.php/reme/article/view/49930


76  

https://app.uff.br/riuff/bitstream/1/16672/1/Tatiana%20Pifano%20da%20

Silva.pdf. Acesso em: 10 jun. 2024. 

SIQUEIRA-BATISTA, R.; SCHRAMM, F. R. Eutanásia: pelas veredas 

da morte e da autonomia. Ciência & Saúde Coletiva, v. 9, n. 1, p. 31–

41, 2004. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/csc/a/YzfWXq4yZvc9whnZpktyWHs/?lang=pt. 

Acesso em: 3 jan. 2026. 

TAVARES, R. E. S. A humanização em cuidados paliativos: um 

estudo sob a ótica de egressos do curso de Enfermagem de uma 

universidade do extremo sul catarinense. 2023. Trabalho de Conclusão 

de Curso (Graduação em Enfermagem) – Universidade do Extremo Sul 

Catarinense, Criciúma, 2023. Disponível em: 

http://200.18.15.28/handle/1/11347. Acesso em: 12 out. 2024. 

WEBER, A. F.; PÉRSIGO, P. M. Pesquisa de opinião pública: 

princípios e exercícios. Santa Maria: FACOS-UFSM, 2017. Edição 

eletrônica. Disponível em: https://repositorio.ufsm.br/handle/1/13135. 

Acesso em: 3 jan. 2026. 

WHO – WORLD HEALTH ORGANIZATION. Integrating palliative 

care and symptom relief into primary health care: a WHO guide for 

planners, implementers and managers. Geneva: World Health 

Organization, 2018. 

WORLD HEALTH ORGANIZATION. Palliative care: key facts. 

Geneva: WHO, 2020. Disponível em: https://www.who.int/news-

room/fact-sheets/detail/palliative-care. Acesso em: 17 jun. 2025. 

WRIGHT, A. A. et al. Associations between end-of-life discussions, 

patient mental health, medical care near death, and caregiver 

bereavement adjustment. JAMA, Chicago, v. 300, n. 14, p. 1665–1673, 

2008. DOI: 10.1001/jama.300.14.1665. Disponível em: 

https://jamanetwork.com/journals/jama/fullarticle/182700. Acesso em: 7 

jan. 2026. 

https://www.scielo.br/j/csc/a/YzfWXq4yZvc9whnZpktyWHs/?lang=pt
http://200.18.15.28/handle/1/11347
https://www.who.int/news-room/fact-sheets/detail/palliative-care
https://www.who.int/news-room/fact-sheets/detail/palliative-care
https://jamanetwork.com/journals/jama/fullarticle/182700

